







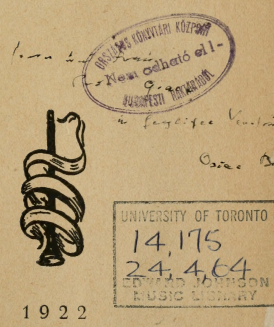
Nummer 61 der

3 ellenbücherei

Umidlagzeichnung von Curt Werth, Leipzig Drud von B. Bobach & Co., Leipzig

## Brof. Dr. Oskar Bie

## Das Rätsel der Musik



Durr & Weber m. b. h., Leipzig

2

ML 60 B53



896812 -

#### Erstes Rapitel.

# Eine ganz allgemeine Betrachtung über die Rultur der Musik.

Die Musik ist das Rätselhafteste, was es auf der Welt gibt. Obwohl sie uns in geheimnisvoller Ausbehnung ein Abbild aller geistigen und aller Gesühlswerte schenkt, arbeitet sie doch nur mit ein paar Tönen, die in der Natur nicht einmal von selbst vorhanden sind, sondern die wir durch Hämmern, Reisen und Blasen erst künstlich erzeugen müssen. Welches Wunsder ist es, wenn wir vor einem Orchester sitzen und diese Leute sich anstrengen, aus den Instrumenten die Töne hervorzulocken, die uns in die größte Erschütterung versehen. Ja, die Musik, die das Unsahebarste zum Inhalt hat, sie ist selbst so unglaublich sahebar, wirklich und handwerklich, und es scheint, daß sie desto seelischer wird, je mehr sie Hemmungen zu überwinden hat.

Wie beschreibe ich dieses Rätsel? Wie helfe ich zu seinem Berständnis? Die Geheimnisse des Rätsels kann ich nicht erklären. Ich kann keine Auflösungen geben, die das Bunder irdisch machen. Denn das Bunder muß bleiben, wenn die Musik bleiben soll.

Ich kann nichts anderes tun, als Wirkungen hinstellen, Wirkungen der Musik auf alle, die ihr guhoren. Wirfungen auch auf mich, der ich sie beschreiben will. Ich kann kein Sustem aufbauen, es würde die Vision toten. Ich kann nur Fälle beschreiben, Beispiele, eigene Reflexe schildern und kann diese so ordnen, daß ste aus meiner Erfahrung und meiner Einsicht ein Ganzes bilden, das ungefähr das Problem erschöpft. stehe nun fünfzig Jahre im Genuß der Musik. ist mir heute lieber denn je. Sie hat sich in den schlimmsten Tagen bewährt als Trösterin und Gesetzgeberin. Ich habe große und fleine Arbeiten über sie geschaffen, und ich pflücke heute leicht die Früchte, weil ich glaube, daß sie anderen eine Nahrung geben könnten. 3ch bin kein Lehrer, ich lasse den Geist und den Sinn schweifen, ich will anregen und erwecken. Dies wird immer die fruchtbarfte Methode sein.

Die erste Frage ist unbedingt die der allgemeinen Kultur der Wusik. Das ist die Grundlage, auf der wir uns verständigen.

Jedesmal beim Beginn der neuen Spielzeit lege ich mir die Frage vor, ob die viele Musik, die wir zu hören bekommen werden, wirklich den Menschen in uns beflügeln und erheben und bessern wird. Ich kann mir Gegner der Musik vorstellen, die behaupten, daß diese Kunst etwas Berweichlichendes an sich habe und das Lebensgefühl nicht kräftigt, sondern undeutslich und verschwommen macht. Ich habe es selbst oft geglaubt. Aber nur, wenn ich theoretisch darüber nachdachte. Sobald die Wellen der Musik mein Ohr trasen, verschwanden diese Zweisel sofort, und ich empfand, wenn die richtige Empfängnisbereits

schaft vorhanden war, einen wohltätigen Einfluß, dem ich mich nicht entziehen konnte. Das ist nicht wahr: malerisch oder poetisch disponiert war ich nies mals so, daß die Musik es nicht sofort überwunden hätte.

In wem sie sist, in dem überstrahlt sie alles andere. Gehen wir von Tatsachen aus. Sie ist eine starke und erobernde Runft. Sie ist wenigstens in der Produktion durchaus männlich. Die wenigen weiblichen Romponisten, die es gibt, und die immer epigonisch veranlagt waren, beweisen es. Der Laie stellt sich ben Musiker häufig feminin und weichlich vor. Aber fein musikalischer Schöpfer von Bedeutung war es jemals. Den führenden Musikern merkt man diesen Beruf kaum an. Es ist so, als ob die Runst auf irgendeinem Wunderwege von jenseits in ihr Gehirn gelangt wäre und dort ihre Zauber wirkt, von denen wir uns feine Rechenschaft geben können. Gerade die Musik, die nichts von Nachahmung hat und zu dem Leben nur in einer mittelbaren Beziehung steht, sitt in ihnen wie eine Gnade, wie ein Geschenk nietaphysischer Herkunft, und wirkt kaum bestimmend auf ihren Charakter und ihre Lebenshaltung ein. Ja, sie sprechen kaum davon. In jahrelanger Arbeit hat sich die Musik in ihnen zur Meisterlichkeit entwickelt und wirkt unkontrolliert und doch nach strengen Geseigen in ihnen fort, eine einzige Mischung von Jenseitigfeit und handwerk. Dies ist das wirkliche Wesen der Muste. Soren wir Beethoven, so wissen wir, daß sie niemals ein Spiel ist, eine Träumerei, ein Müßig= gang, sondern Ausdruck vitalster Kräfte. Daß sie dabei auch phantasieren und träumen kann, ist nur ihre füße Unbeschränktheit.

Der Rulturwert, der durch diese Schöpfungen entsteht, ist also fein negativer, auch kein destruktiver, sondern ein aufbauender und fruchtbarer. Er äußert sich doppelt: individuell und allgemein. Der individuelle Rulturwert, der jede einzelne Person betrifft, immer verschieden nach ihrer Bildung und Einstellung, bedeutet jene Hebung des Lebensgefühles, die wir alle empfinden, wenn wir nach langer Zeit wieder einmal ein Streichorchester hören oder den Ban einer großen Fuge verfolgen oder der Gewalt eines Chores uns hingeben. Das scheinen selbstverständliche Dinge, aber in ihnen liegt eine solche Leidenschaft der Runft, wie sie kaum durch dichterische und sicher nicht durch malerische Eindrücke erreicht werden tann. Man muß diese allabendlichen Vorgänge miteinander multiplizieren, um die Dankbarkeit gegen die Musik verstehen zu können. Ich sagte es oft und sage es immer wieder: sie kommt aus einer transzendenten Ferne, sie wäre uns unverständlich, wenn wir sie nicht hätten, sie ist nach logischen Gesetzen nicht zu erklären und aus dieser irdischen Welt niemals gang zu begreifen. Sie ist der einzige Zusammenhang mit einer höheren Ordnung der Dinge, der uns sicher gegeben ist. Was sonst sich trennt, findet hier seine Harmonie. Was dumpf ist und unausgebildet, findet hier seinen Rhythmus. Und das Melos der Welt, das wir niemals reinlich vernehmen, findet hier eine Form. Je nach dem Grade der musikalischen Bildung wirken diese Eindrücke mittelbarer oder unmittelbarer auf den Zuhörer und entheben ihn der Alltäglichkeit. Die Beziehungen zum Irdischen sucht er nur auf unteren Stufen. Auf der höheren Stufe genießt er die absolute Schönheit einer sphärischen Runft, die sich im Meister wie durch ein Wunder gespiegelt hat. Und immer wieder gleitet das Werk an ihm vorüber, jedesmal gestärkt durch den Zusak an Lebenserfahrung, den er ihm gibt. Es gliedert sich die Kette der Wieder= holungen, es baut sich das persönliche Gebäude seiner Teilnahme und Liebe, seiner Erinnerungen und Wünsche, es umarenzt sich die Tradition. Eine wundervolle Ordnung der Kraft und des Ausdrucks erscheint vor seinen Sinnen, und er findet in ihr eine Rube und Befriedigung, wie sie ihm weder der Tag, noch die Rünste des Tages bieten können. Sier setzt auch die Schwierigkeit ein. Der starke traditionelle Zug dieser musikalischen Erziehung verhindert die leichte Aufnahme des Neuen. Der Kulturwert der neuen Musik steht in einem dauernden Kampfe mit der schweren Gewohnheit der alten. Er muß erst alle Semmungen überwinden, um selbst wieder Gewohn= heit zu werden. In dem Augenblick, wo er in den Rreis der Tradition und Gewohnheit tritt, wandelt er sich vom Kämpfer zum Erzieher und erleidet alle Schicifale, die auf diesem Wege liegen.

Der andere Kulturwert der Musik ist ein gesellsschaftlicher. Es ist eine Eigentümlichkeit dieser Kunst, daß sie ohne die große Erregung des Dramas die Masse bindet, zumal sie selbst schon in den meisten Fällen als ein sozialer Körper auftritt, als Kammersmusik, Orchester, Chor, von einer solchen Kompliziertheit des inneren Organismus, wie sie das Drama niemals erreichen kann. Der sozial schwierigste Meschanismus, den eine Kunst überhaupt kennt, ist die Oper. Und gerade sie, die der Berschwendung hins

gegeben ist, hat die verschwenderischste Form einer luxuriösen musikalischen Gesellschaft herausgebilbet. Je nach ihrer Gattung haben die musikalischen Ausdrucksmöglichkeiten eine andere gesellschaftliche Bindung bedingt. Die Religiosität des oratorischen Ronzertes, die Virtuosität des Solistenkonzertes, die Intimität der Rammermusik erscheinen als verschiedene Formen, die Musik gesellschaftlich zu beantworten. Das Gesellschaftliche bedeutet nicht blok ein äukeres Zusammensein von Menschen, sondern es weckt so= ziale Kräfte, die im Einzelnen nicht in dieser Macht vorhanden sind. Virtuosität und Intimität sind nicht blok äußerliche Erscheinungsformen der Musik, son= dern es sind Parolen der Zusammengehörigkeit von Menschen, die ihre Gemeinschaft einmal sinnlich, ein andermal unsinnlich zu genießen haben. Die Musik ist das Agens dafür. Es gibt ein politisches Agens, ein dramatisches, das Masseninstinkte und Massentugenden wedt: das sind andere Fälle in der Psychologie der sozialen Empfindung. Das musikalische Agens ist durch nichts zu ersetzen. Auch nicht durch Religion. Denn reiner als Religion läßt es die Transzendenz in ihrer absoluten Sphäre, sekt sie ungern in Beziehung zum Leben und betont nicht die Schulmeisterlichkeit, um durch die wahre Meisterlichkeit um so tiefer zu wirken. Alle Empfindungswellen der verschiedensten Art, welche die Musik sozial auslöst, gehören in den Bezirk ihres allgemeinen Rulturwertes. Je abstrakter die Feierlichkeit ist, auch die Feierlichfeit des Humors, die sie hervorruft, desto höher liegt das Niveau ihrer Arbeit, und desto weiter ziehen sich ihre gesellschaftlichen Möglichkeiten. Würden wir sie

aus unserer Rultur streichen, so würde auf den ersten Schlag vielleicht nichts Greifbares fortfallen, aber die Erde würde vertrocknen, und der Himmel würde sich für immer schließen.

Die individuelle Seite der Musikkultur wird uns später eigentlich erst richtig beschäftigen. Denn es ist mir so, als ob das doch die Hauptsache ware. Die so= ziale Seite, die den künstlerischen Naturen immer ein bischen fernliegt, ist noch sehr wenig behandelt worden. Der Musiker, besonders der deutsche, war immer eigenbrödlerisch, knorrig, einsam und auch unpraktisch, eine sonderbare Mischung von Träumer und Zünftler, von Lyriker und Gelehrtem. Der Franzose hatte mehr Gefühl und Neigung zum Korporativen. Er schreibt von Natur gut und fühlt sich eher als Glied in der Rette der gangen Rultur. Aber unsere moderne soziale Entwickelung hat diese Fragen doch allgemeiner gemacht und auch den Musikern näher geführt. Die wichtigste Erscheinung auf diesem Gebiete war ein Buch des Frankfurter Musikschriftstellers Vaul Bekker. Als ich es las, zog mich der organisatorische Geist und der erziehliche Wille, der darin zum scharfen Ausdruck gelangt, ungemein an. Bielleicht gerade weil mir als sensitivem Menschen solche Dinge an sich fernliegen. Es hilft nichts, man muß sich heute damit auseinander= setzen. Man muß Stellung gewinnen zu der sozialen Struktur der Runft, eben icon, um die Runft dann für sich frei zu haben. Ich benutte die Gelegenheit der Lefture, um mir endgültig klar zu werden. So sind Bücher, die wertvoll bleiben. Belehrung ist bei ihnen nicht das Wesentliche, sondern das Anschneiden von Fragen, das Loden von Antworten. Mitten in der rätselhaften Kunft der Musik, die uns mit Wundern aus einer anderen Welt überschüttet, ertont der Ruf dieser irdischen Welt: was treibt ihr da? Was musiziert ihr, aus Laune und Phantasie, ohne nur einen Augenblick euer Gewissen zu befragen, wie weit diese schöne Tätigkeit auf dem Boden der allgemeinen Rultur wächst, wie weit sie mit den Wünschen und Zielen des Volkes ihren Zusammenhang wahrt? Der Betrieb der Opern und Konzerte überflutet uns; ohne jede andere Ordnung als die des Ehrgeizes oder des Geschäftes, steigert er sich maklos, und wir wissen nicht mehr, wohin das führen soll, weder fünstlerisch noch wirtschaftlich. Gibt es eine Möglichkeit, fruchtbare Organisation dahinein zu bringen? Ich setze mich an der hand des Betterschen Buches endlich mit dieser Frage auseinander. Es ist, kurz gesagt, die Frage der Sozialisierung der Musik.

(3)

So hieße richtiger der Titel des Buches, das Paul Bekker "Das deutsche Musikleben" benannte. Es ist keine Schilderung, sondern ein Programm; keine Usthetik, sondern eine kunstpolitische Philosophie. Es ist eines der ernstesten Bücher über Musik, die je geschrieben wurden, eines der wichtigsten und einschneisdendsten, ein Buch aus Gewissen und Jucht, ein moralisches und ein deutsches Buch, ein Buch preußischer Prägung, von einem geschaffen und erlebt, der an sich selbst Jahre hindurch erzogen und gebessert hat. Im Felde, unter Mühsalen ist es geschrieben, aber es ist auch im Felde des Geistes geboren, dort, wo unsbarmherzig die Dinge auf ihre Wahrheit geprüft werden und die ideale Forderung oberstes Gesetziedes Berhaltens und jedes Urteils wird. Wie ein

Felsblock hebt es sich aus dem wogenden Getriebe des täglichen Musiklebens heraus, starr, bitter und hart.

Ein Menschliches und ein Zeitliches fanden sich hier zusammen. Das Menschliche eines ordnungsliebenden Sinnes, der nicht früher ruht, als bis er seinen Beruf auf die feste Grundlage eines motivierten Snstems gestellt hat. Das Zeitliche eines starten Strebens nach formaler Gliederung, sozialer Organisation, schöpfe= rischer Rultur und ästhetisch tätigem Bewußtsein. Es ruft der große Formtrieb durch unsere Welt. Nach allen Naturalismen und Impressionismen der vergangenen Jahre in Leben, Runft und Wissenschaft erfährt er seine Bestätigung durch die Erschütterungen dieser Revolution der Erde. Er erwacht in dem Organisationsgedanken, der aus jeder geistigen, sitt= lichen und wirtschaftlichen Not als Rettung und Befehl emporsteigt. Er greift in das Leben der bildenden Runft schon lange stilwirkend ein, vom Architektoni= schen ins Ornamentale, von der gemalten Fläche zur gestellten Bühne hinüberwachsend. Er legt hier endlich auch sein eisernes Band um die Musik, deren Schidsal es immer war, zwischen den Forderungen der Form und den Willfürlichkeiten des Inhaltes ein unklares Erdendasein zu vollbringen. Bekker fordert die Sozialisierung der Musik, ihre Einordnung in das bewufte öffentliche Leben, rücklichtslos nur aus ihrem Rulturgewissen heraus. Er hat diese Philosophie auch praftisch bis zu ihren ersten Stationen durchgedacht, und er entwickelt sie in einem Stil, der ebenso sachlich wie beredt, ebenso echt gewachsen wie schriftstellerisch gepflegt bleibt.

Von drei Seiten sieht er sein Problem: von der Gesellschaft aus, vom Musiker und vom Kristiker.

Das musikalische Werk wird aus den Noten erst Leben und Wirklichkeit, indem es gehört wird. Hörer sind also ein notwendiger Bestandteil seiner Erscheinung. Aber die Hörer sind erst sehr allmählich an die Musik herangetreten. Wie lange war diese eine abgeschlossene Berufsspezialität. Ein Durchbruch tritt mit Beethoven ein: er schreibt für die Welt, aus der Welt. Die Beziehung zum Leben wird greifbarer in der romantischen Epoche. Die Musiker werden bildungsbestrebt, die Menge der Hörer demokratistert sich. Aber hat sie sich wirklich zu einer aktiven Teil= nahme an der Musik schon erzogen? Weder in der Schule noch privat wird die Wahrnehmungsfähigkeit, durch die der Hörer erst fähig wird, Musik zu beant= worten, ernstlich gebildet. Die Lehrer sind vogelfrei. Reine kulturbildende Rraft lenkt die Theater, seien sie staatlich oder städtisch. Wir brauchen eine Theaterverfassung, wie wir eine staatliche Kontrolle der musi= falischen Erziehung brauchen! Die Konzerte sind jeder Willfür preisgegeben. In den Bolkskonzerten und theatern liegen Anfänge ehrlicher Gestaltung vor, aber schöpferisch sind sie noch lange nicht. In den Chorvereinen begegnet manche Regung einer teil= nehmenden Organisation, aber sie stehen zu passiv im allgemeinen Musikleben. Und erst die Raumfrage ist noch gang ungelöst: die meisten Theater und Säle sind Archaismen und Notbehelfe. Also, wohl läuft die Gesellschaft zur Musik, aber daß sie sie irgendwie in die Sand nimmt, nach ihren Bedürfnissen gestaltet und ihrer Wirklichkeit. Und Bülow kam als Produktiver zu kurz. Oder denken wir an Mahler. Ein wunderbarer Mensch, ein strenger Rünstler, ein eigensinniger Erzieher und ein Schöpfer von breiten ausladenden Werken, wie seine achte Symphonie, die als Religion Befferscher Evangelien dastehen müßte. Und wirklich, das Religionsbeispiel, das Bekker gibt, ist diese Achte, die mit allen Mitteln des heutigen Orchesters und Chores in Riesenverhältnissen, ein Volksfestspiel nach Tausenden in Mitspielern und Borern, sich weltenwandernd auf den Schluß bes Goetheschen Faust entwickelte. Damals fragten wir uns: stehen diese Mittel im Berhaltnis zum Inhalt? War seine Erfindung so groß wie sein Wollen, seine Schaffenstraft so groß wie sein Wirkungswille? Ich weiß es: sie waren nicht so groß. Es war seine Tragit, dies erleben zu mussen. Und es wäre eine noch grausamere Tragik, ihn zu einem Apostel sozialer Musik zu stempeln, ihn, der der menschlichste aller Menschen war, zerrissen zwischen Einsamkeit und Herrschertum, ringender Phantasie und dunstigen Problemen, genialer Entdedung und bewußter Erinnerung - ein Rünstler, der an dieser Welt blutete.

Ach, die Welt ist verwickelter und leidenschaftlicher wohl, als es der sozialen Theorie scheinen möchte. Wir wissen, was kommen muß. Wir wissen: die Retztung liegt in der Organisation, in der Zentralisierung, hier wie überall. Wer mag sagen, ob nach diesen Zeiten noch viel persönliche Kunst und revolutioniezende Phantasie ihre Stimme erheben wird. Will die Kunst bestehen, wir bekennen es schaudernd, muß auch sie sich in den allgemeinen Dienst der Kultur eins

stellen, dargebracht von einem Mitgliede, verbraucht von der Allgemeinheit. Sie, die selbst in Kriegstagen einen Zulauf hatte wie nie zuvor, wird die bestallte Trösterin, die eingesette Seilige, die menschliche Religion sein und unendlichen Segen spenden, über den Genuß hinaus als Kirche und Bekenntnis. Ihr habt gewiß recht und seid verehrungswert, daß ihr es predigt. Aber ihr seid Dozenten, und wir sind Wissende, verzeiht. Ihr stellt die Doktrin und das Gesetz auf, und wir leiden noch an dem Menschlichen. Wir wissen, wie reich das Leben ist, wie verschwenderisch die Runst. wie verwickelt die Fragestellungen, wie schön und farbig die wechselnde Landschaft, wie schüchtern und durstig die Reime neuer Kräfte und wie grausam die Wahrheit, wie paradox die Wirklichkeit. Wir glauben, daß diese soziale Notwendigkeit nur ein Geruft von Forderungen ist, und wir erschrecken vor seiner strut= tiven Nüchternheit. Laft uns andere dazu beitragen, es zu erweitern, zu bekleiden, zu erweichen in der Atmosphäre des lebendigen Wetters aller wahren Runst. Wir fürchten uns vor dem lekten Wort aller Sozialisierung unsozialer Dinge, vor der Berrschaft der nacten Ordnung, des befehlenden Geistes, des flugen Ropfes. Wir lieben, die Naivität zu beobachten, das Schöpferische zu erkennen, das Herzliche zu betonen, Aufsteigendes zu unterstützen, Werke abzuwägen und Kräfte zu leiten. Rein, nein, das lassen wir uns nicht nehmen. In diesen Quellen liegt die Heimat der wahrhaft produktiven Runft, an ihnen zu sigen und mit Liebe, auch mit Wohlwollen, vor allem mit Sinn für die geheimnisvolle Geburt ihrer Schönheit aus der Erde sie zu pflegen, das ist ein Amt,

der persönlichen Silse voll. Das Schema der Sozialisierung darf nicht das Ende sein. Das Ende ist das Organ für die an Wundern reiche Schöpfungskraft des Künstlers, weil diese erst der Anfang sozialer Möglichteiten ist. Zu den drei Seiten des Bekkerschen Problems kommt diese vierte hinzu: die Vermittelung zwischen seiner Forderung und der Kunst. An ihr aber arbeiten wir anderen täglich mit allem Bangen einer sündigen Seele, die den Künstler, indem sie ihn versteht, vor der Welt retten will. Darum soll er uns nicht verachten.

Ich habe genügend gesagt, was übrigbleibt. Es sind die Gefahren der Organisation, die das Rätsel nicht kennt, für die lebendige Runst, die immer irratio= nal ist. Nachdem ich dieses Thema durchgesprochen habe, bleibe ich der Schwärmer für alles Unberechen= bare, Impulsive und Nervose der Runft, von dem wir leben. Es ist Temperamentssache. Jener liebt die Doktrin, ich liebe das Rätsel. Jener liebt die Konstruktion, ich liebe das ewig Wandelbare, das sogar gegen'die Gesetze aus der Vitalität des Augenblickes immer neu und immer schön heraufblüht. Ich sturze mich in den Strom der Phantasie. Ich lehre, indem ich lerne, ich erziehe zur Schönheit, indem ich mich selbst zur Wahrheit erziehe. Ich bin frei und leicht, reizsam und paradox, subjektiv und ein Mensch wie wir alle. Ich bin musikalisch. Jest steigt mit mir in die Schächte.

\* 19

### Zweites Kapitel.

### Die Gattungen der absoluten Musik, als da sind Klavier, Kammermusik, Symphonie und anderes.

Absolute Must nennt man die rein instrumentale. oder, um es negativ auszudrücken, diejenige, die nicht das Wort oder den Gesang benötigt. Doch ist das im Grunde keine gang richtige Definition. Es ist nämlich mehr ein Unterschied der Naturelle, um den es sich hier handelt, auch über die Grenzen der lonalen Mittel hinaus. Es gibt Musiker, die ihre Runst in den Dienst einer Außenwirkung stellen, Oper, oder Lied, und die dazu das Wort oder die Bühne kaum entbehren können. Und es gibt ambere, die mehr in sich hinein musizieren und selbst, wenn sie wirken wollen, das Wort nur instrumental heranzuziehen scheinen, Musiker, die intim bleiben, auch wenn sie Lieber und Chöre komponieren, und die selbst in einer Oper boch nicht Theatermenschen werden. Man kann sagen: es gibt Opernnaturen, und es gibt Antiopernnaturen. Diese sind, allgemein ausgedrückt, die absoluten Musiker. Es geht eine schöne Reihe von ihnen durch die ganze Musikaeschichte, von Bach über Beethoven zu Schumann, Brahms, Brudner, Liszt, denen die Reihe der Opernmenschen deutlich gegenübersteht.

Wir sprechen also zunächst von der absoluten Gatz tung. Für den Nichtgeübten ist es vielleicht schwerer, ihr nahe zu kommen. Man muß da von der Welt losgelöst sein und sehr fein, sehr innerlich zuhören. Man hat kaum eine Beziehung zum Leben. Man weilt gang innerhalb der Grenzen eigentlichster Musik und folgt ihrer Gebärde und ihrem Ausdruck mit einem Verständnis, das sich durch erfahrenes Hören aus inneren Anlagen erzogen hat. Würde ich einen Unterricht zu geben haben im Berständnis der Klavier=, Rammer= und Orchestermusik, so würde ich gerade auf diesem absoluten Gebiete mit Menschlichkeiten operieren. Je innerlicher die Musik ist, desto mehr spiegelt sie Berg und Geist. Je unverständlicher sie scheint, desto verständlicher wird sie auf dem Boden allgemeiner Lebenserscheinung. Ich will, um kurz zu zeigen, was ich mir denke, zwei Persönlichkeiten von Musikern herausgreifen, die ich in ihrem ganzen Lebensumrig hinzeichne. Schumann ist fraulicher, Beethoven männlicher. Jener ist intim, dieser monumental. Sie geben die Pole der Gattung, von der wir sprechen. Ich stelle zuerst Schumann vor.

Frauen verstehen ihn, denen er vielleicht als Einziger in der Musik etwas Besonderes gab, etwas von verschlossener Seligkeit und schamhafter Liebe, die weder Beethoven, noch Wagner, noch Strauß kennen oder kennen dürsen. Alotilde Aleeberg spielte den weidelichen, intimen Schumann, Lula Gmeiner singt ihn, in der Pracht sühen Glanzes, Therese Behr singt ihn, im Atem hauchenden Ausdrucks. Die Frauen besitzen ihn und geben ihn nicht her, nachdem er durch unzerstrennliche Bande an ihre Seele geknüpst ist, ein Nachschumer von Romantik, den sie nicht lassen dürsen, um leben zu können. Ohne Geistreichtum, ohne Großestadtesprit, ein einfaches Gefühl für eine Ritterlichs

feit, die Ehrlichkeit ist und Wärme und Schamhaftigkeit, nicht ohne den künstlerischen Sinn einer Intimitätskultur, der doch vor jeder Künstlichkeit scheuen muß.
Eine liebe Einrichtung der Seele, ohne Barvenütum,
ohne Essaischreiberei, ohne bezahlte Gebärde. Ein
Antlitz, in dem der Humor lachen kann und die Augen
leuchten und die Lippen zuchen, ohne zu sprechen. Die Freunde sizen zusammen und trinken Burgunder.
Niemand sagt ein Wort. Man fühlt das beredte Schweigen und die Zusammengehörigkeit, die sich
nicht zu legitimieren oder zu festigen braucht. Und
nach Stunden solchen Seelenkontaktes ohne Worte
steht Schumann auf und sagt: So, jest haben wir
uns wieder einmal ausgesprochen.

Und doch sprach er. Er hat redigiert und geschrieben. Er hat an Schubert gesogen, Chopin verteidigt und Brahms eingeführt. Er hat den Fortschritt gewollt. Nein, er sprach nicht, er schrieb, Worte und Noten und Briefe. Sie sind sich ähnlich in der Scheu, lette Dinge mit polemischer Robeit zu sagen. Die Rritiken sind verschleierte Runstwerke, die Roten verschleierte Rritiken, die Briefe verschleierte Roten. Er fämpft mit einem Kontrapunkt gegen die Phi= lister und gründet in seiner Phantasie Davidsbünde. Die Bolemik, ein Erbteil deutscher Musiker, war bei den Pamphletisten des achtzehnten Jahrhunderts baroder Rlatich, bei Wagner pathetischer Jealismus, bei ihm ist sie eine Inrische Werbung, nicht anders als ein Brief an Clara. Selten wird er ausfällig, nur Menerbeer brachte das bei ihm fertig, der — ganz nach außen gewendet - sein, nicht Wagners wahrer Antipode war. Er war eben nichts als deutsch: gewiß,

Chopin war mehr. Aber, wenn wir drei Dinge an den Deutschen lieben oder liebten, so ist es neben der Sittlickfeit und der Naturverehrung die Schumannsche Musik.

Sie ist in der Geschichte ein Zurudziehen des deut= ichen musikalischen Geistes in sich selbst. Zwischen Mozarts verfeinertem Italienertum und Beethovens weltengroßer Leidenschaft, zwischen Wagners som= phonischem Theater und Strauß' europäischer Intellektualität steht Schumann wie ein Selbstbesinnen jener mimosenhaften, feinen, kleinen Lyrik, welche die oft migdeutete und oft mighandelte Seele der deutschen Musik war. Frauen verstehen das. Eine romantische Reaftion, die in dem Getriebe dieser Zeit so gefährlich war, daß Schumann selbst daran erkrankte. Er begann mit dem Rlavier, es folgen Lieder, es fol= gen Rammermusiken, Symphonien, Dratorien, Melodramen, ja, eine Oper, aber je weiter er den Zirkel hält, desto schwächer werden seine Kräfte. Er beneidet Akademiker, wie Mendelssohn, um ihre plastische Rlarheit. Er verliert sich an Formen, die er nicht be= herrscht, bis er sich selbst verliert. Das ist seine wundervolle Tragodie: eine Gartenblume stirbt aus Neid vor einer Gemäldesammlung von Stilleben. Als das Leiden über Schumann kam, war er mit einer Anthologie von Lyrik beschäftigt. Frauen, die Blumen lieben, weinen darüber. Deutsche Männer, die ihre Art nicht fennen, höhnen über angeborene Gebrechen.

Schumanns Garten sind die kleinen lebenden Motive zu allen Zeiten gewesen. Eine Melodie, einige Aktorde, einige Ideen — zusammengebunden in einen Kranz. Nicht wie bei Liszt in Wiederholung einer

geistreichen Konzentration, sondern in einer, von Schubert zuerst gewagten, ehrlichen Aufeinanderbeziehung ausdrucksvoller musikalischer Formen, die man so im Ropfe herumträgt, in den Fingern auslöst, bis man sich an ihnen gesättigt hat. Noch in den Sym= phonien das Finalemotiv der B-Dur, die improvisatorischen Motive der D-Moll, sind uns lieb als solche Details, die er stets besser auf dem Rlavier spielte als auf dem spröden Orchester, das schon zu öffentlich operierte. Darum liegt ihm die große Form nicht. darum zerfällt alles in Liedchen, Bariationen, Tänze und Impromptus. Rührend ist immer die Berlegen= heit der Abergänge. Schumanns Abergänge sind verschämt wie kleine Berrätereien an der eigenen Natur. Sie täuschen sich selbst etwas vor, oder sie machen sich barock, um eine psychologische Wahrscheinlichkeit der Lösung herzustellen, oder sie verzichten einfach postludierend oder präludierend auf eine innere Logit, oder sie machen nette Schleifchen, um die unberechtigte Reihenfolge der Kranzblumen durch Berzierungen des Fadens zu decken. Man denke in der wundervoll reichen C-Dur-Bhantaste an den jedesmaligen abrupten oder verlegenen Wiedereintritt des ersten Themas. Ein Sonatensak ist ihm unangenehm. Die Rreisleriana, die symphonischen Etuden, der Karneval sind seine Form; impressionistische Lyrik ohne jeden epischen oder dramatischen Anspruch. Zwischen Schubert und Bruckner. Rultivierter als jener, aber natürlicher als dieser. Voll der wärmsten und musikalischen Phantasie, heut wie damals.

Die Manfredouverture ist sein Stud mit breistestem Horizont; nie sonst ist ihm eine so umfangreiche

Romposition mit flussigem, schmiegsamem Inhalt gelungen. Aber sie reicht nicht, seine ganze Manfred= musik zu erwecken. Die Genoveva ist tot. Die Sym= phonien sind selten. Paradies und Peri verlischt. Bis zum Klavierkonzert und der Kammermusik blieb er lebendig. Interessant war der Versuch des russischen Balletts, seinen Karneval bühnenfähig zu machen. Zwischen den temperamentvollsten Bacchanales nach Glazounows Musik und den Poloweger Tänzen von Borodin, die mit einer wilden Leidenschaft, schwer von Sinnlichkeit, ein heißes Orchester von Bewegungen, getanzt wurden, tauchte plöglich Schumanns Karneval auf, ein entzückender Anachronismus von getanzter Biedermeierei, ein kleines Drama der quecfilbernen Rolombine mit dem springenden Harlekin und dem traurigen Pierrot und dem nachdenklichen Eusebius, dem stürmischen Florestan — Schumannsche Davids= bündler, die den Rampf gegen die Philister vergessen hatten, um nach seiner Musik ein unbeschreiblich anmutiges Tanzpantomimichen zu machen, ein archaisches, ein großväterliches, in schwebenden Gazeröckchen, unter denen dunne Beinchen wippten und trillerten, mit lächelnden Mündchen, die sich auf Liebes= affären spitten — vielleicht aus der böhmischen Stadt Asch, wo Schumanns Jugendliebe verdorrte —, und welche Verwirrung tam da in unsere Sinne, wir sahen "Chopin" in Gestalt dreier Balletteusen, "Ba= ganini" mit der Solovioline versteckte sich, die Klavier= saiten verwandelten sich in Instrumente, wie er sie nie gekannt, seine inneren Figuren in ein Drama, wie er es nie geschrieben, wir vergaßen ihn und Clara und die Neue Zeitschrift vor diesen Puppen zum Russen - mit einem Wort, wir waren Karneval. Jett spiele ich ihn wieder ruhig auf dem Klavier. Dieser lette Bersuch, ihn der Öffentlichkeit zuzuwersen, war die reizendste Sünde an ihm. Ich spiele ihn wieder auf dem Klavier, allein, für mich, mit meinen Tempi, mit meinen Illusionen. Für mich? Eine Frau hört mir zu, die nicht mehr spielen und tanzen kann.

Denn ich lese wieder und wieder die Jugendbriefe Schumanns an Clara, die seinen Frühling schildern. "Adieu nun, mein Mädchen, das Tönen und Musi= zieren macht mich beinahe tot jett; ich könnte darin untergehen. Ach Clara, was das für eine Seligkeit ist, für Gesang zu schreiben; die hatte ich lange ent= behrt - "Er schreibt Lied für Lied, seit er die Bianistin Clara liebt. Er schreibt 27 Seiten Musik an einem Tage nieder, die "Mnrthen". In dieser Zeit ist das Frauliche uneingeschränkt in seiner Romposition. Niemals ist etwas Deutscheres entstanden. Die neuen reichen Formen, die er dem Liede gibt, sind Offenbarungen eines Geistes, der diese Intimi= tät braucht, um eng und stark zu schaffen. Er denkt vorübergehend an eine Oper nach Hoffmanns "Doge und Dogeressa". "Es fehlt mir, wenn ich das sagen soll, ein deutsches, tiefes Element darin ... manchmal fange ich an zu verzweifeln." Sein Leben selbst wurde eine Rette von Melodien, Motiven — ins Uferlose mit schwierigen Ubergängen. In dieser Zeit band er "Frauenliebe und Leben" zusammen, indem er das erste hoffnungsvolle Lied nach dem letten schmerzlichen in einem jener schönen Rlaviernachsviele wiederholte, die sein sinnigster Gedanke waren. Der Lieder= freis der Frau — das war seine Oper.

Es ist kein Zweifel, Schumann lebt in der Stubenluft. Seine Klavierstücke sind in einer ungeheuren Konzentration, wie am Schreibtisch des Klaviers entstanden. Altes, derbes Deutschtum zieht wie in einem Dunst von Trinkliedern in seine Berse, die sich männlich gebärden wollen. Am füßesten klingen sie von der Hingebung der Liebe, von der Traulichkeit des Frühlings, nicht drauken auf der Wiese, sondern in der Erinnerung und der Schwärmerei am Ramin. Romantik wird zum landschaftlichen Märchen, das man erzählt. Und Kinder hören weihnachtlich zu. Ein ganz anderes Klima: das ist Beethoven. Er steht in der freien Luft, und in seinem Bergen bewegen sich die großen Menschenschicksale. Sturm tobt in seinem Inneren, Sturm tobt draußen um seinen Schädel. Streicheln und Flüstern, Geheimnis des Augenblices, ihr seid vorbei. Flüchtige Worte, aus der Laune im= provisiert, ihr fliegt davon. Schwer senken sich die Erinnerungen im Rhythmus Beethovens, feierlich formen sich die Begriffe, fristallisieren sich zur Gestalt, in der er vor unserem Geist wieder aufsteht.

Damals spazierte durch sein Zimmer, durch die Straßen, durch Wiesen und Wälder ein schwerhöriger Mann, ganz in sich versunken, in dem ein neues ungeahntes Leben sproß. Man hört ihn summen, den Takt brummen, die Lippen und die Finger aufschlagen, er skampft und stößt aus der Tiese eine Kunst heraus, die noch lange Zeiten brauchen wird, um Allgemeingut zu werden. Er spaziert und skampft und schreibt und stirbt. Menschenalter vergehen.

Seut ist die Zeit gekommen, da er sich erfüllt. Seut sind seine Werke Allgemeingut geworden, nicht nur

der Musiker, nicht nur der Intellektuellen, sondern des ganzen Bolkes. Des Bolkes der ganzen Welt. Die Eroica ist die Heldenseier der Welt. Bekenntnis der Welt ist die C-Moll. Höchster Feiertag ist die Neunte. Sie wird vor Tausenden von Menschen aus allen sozialen Schichten aufgeführt. Und es ist Gottesdienst. Beethoven ist nicht nur Kern des Repertoires aller Konzerte, er ist Besitz geworden sedes einzelnen Menschen, der einen Teil von ihm durch sein Leben trägt, als ewigen Maßstab und ewigen Trost. Wir leben in einem Beethovenzeitalter. Warum ist dies so geworden?

Drei Zeitalter, mehr als im Samlet, mehr als in Niehsche, stießen in ihm zusammen. Er trägt in sich noch die ganze Festigkeit der baulichen Musik des acht= gehnten Jahrhunderts. Noch freist sie im Zirkel der Tonarten um die elementaren Bole der Tonica und Dominante. Aber die Architektur der alten Gliederung wird von ihm neu gefühlt, und die Modulation bewegt sich in einem bitteren Ernst, in einer starken Herbheit, scheinbar auf altem Grunde, und doch in einer Geste, die das Pathos kommender Welten in sich schließt. Wie das achtzehnte Jahrhundert, lebt das neunzehnte in ihm mit seiner ganzen Romantik, seiner Materialität, seiner Nachahmungsfreude, seiner programmatischen Malerei. Die Pastorale bedeutet den Schritt auf dem neuen Wege. Aber sie gibt feine Bilder der Natur, sondern sie gibt Empfindungen gegenüber der Natur, die alles Materielle aus dem Herzen des Musikers in einer subjektiven Form wieder geboren werden lassen. Und schon meldet sich das zwanzigste Jahrhundert. Baulichkeit und

Malerei werden nur der Apparat einer höheren seelischen Einheit, die alles Empfundene, alles Wahrgenommene, alles Dargestellte und alles Musizierte in einer persönlichen Auffassung und Sprache wiedergibt, aus dem Geistigen entsprossen, Snnthese aller Welt und aller Stile. Wonach streben wir heute sonst, als nach diesem Ziele? Wo liegt sonst unser Ideal, als in der geistigen Bereinigung von Form und Inhalt, die hier geschaffen wurde? Watteau malte die Neuordnung der Gesellschaft, mehrere Menschenalter vor Rousseau. Beethoven komponierte bie Verfassung unserer Seele, damals, als die Welt noch nicht reif dazu war. Unser Jubel ist die Antwort, die wir ihm heute geben.

Das Wunder, das sich in Beethoven vollzog, wurde dadurch möglich, daß ein Mensch aus der Musikheraustrat. Ich sage: aus der Musik, aus dieser gesbundenen, nach eigenen starken Gesehen geordneten Kunst. Ich sage: ein Mensch, als Besteiung von allem Korporativen und Mechanistischen, ein Mensch, der mit menschlichen Gefühlen, menschlichen Berantswortungen und menschlichen Forderungen zu uns spricht, wie ein Bekenner und ein Prophet.

Musik allein spielt irgendwie. Sie läuft dahin nach den schönen Mahen der Melodien und Harmosnien, in sich selbst befriedigt und genügsam, wenn sie die großen Kreise tönender Mathematik erfüllt. Ob sie heiter klingt, ob sie sich in nachdenklichen Erinnerungen wiegt, immer formt sie dies unwirkliche und doch so wirkliche Bild schöner Klangverhältnisse, das uns schmeichelnd umgibt. Sie spielt in tausend Arten. Sie spielt so, daß es bisweilen gar nicht mehr wie

Spiel aussieht, sondern wie ein Mittel der Rundgebung und der Darstellung, und ist doch schließlich nur Spiel in einem höchsten Sinne. Ich will es gang extrem ausdrücken. Die Musik Bachs ist ein höchstes Spiel göttlicher Kräfte, von einer metaphysischen Reinheit und Unberührtheit, daß eine menschliche Neigung darin uns fast blasphemisch anmutet. Die Wagnersche Musik spielt in einer anderen Form, spielt Theater, spielt Symbol und Veräußerung und Etstase, das Aussichheraussehen des Schöpfers in eine Welt, die ihn darstellt und vermittelt. Zwischen der Stufe Bach und der Stufe Wagner gibt es unzählige Arten der spielenden Funktion von Musik, keine niedrigen Dinge, feine Rünsteleien und Gewerblichkeiten, sondern Ungelegenheiten hoher Kunst und wichtige Stationen zwischen Ton und Mensch. Ein Kalvarienberg ist es, auf dem der Mensch leidvoll und büßend Stufe für Stufe erklimmt, um sein Seil in der Runft zu erreichen. Aber immer ist er behaftet mit einem Wirkungswillen der Musik an sich, oder durch ihn hindurch, der das Berhältnis zwischen Mensch und Musik deutlich beeinflukt. Chopins elegante Hand, vom Atem der großen Welt gefüßt, spielt an uns vorüber. Schumanns stubenherzliche Intimität krallt sich zusammen vor der Sehnsucht nach großer Form und Plastik, die ihn zerreißen wird. Welche Schicksale! Wo steht der Erlöser, der mit reinem Gewissen den Menschen aus der Musik herausbeschwört und entfesselt? Mozarts lieb= liche Klänge, der lette süße Hauch der unbefangensten aller spielenden Zeiten, verwehen in die bittere Grenze der Jahre um Achtzehnhundert. Beethoven ist auf= gestanden und hat den Menschen über die Musik gesett. Er hat das Spiel entspielt, er hat die Faust erhoben und hat geschrien, wie ein Mensch am Kreuze schreit: ich will deine Seele retten. Hat ihn Gott verlassen? Ist Bach, ist Mozart Gott? Ist sein Glück Unglück? Wir beten zu ihm und wissen doch nicht, wo das höhere Heil liegt. Wir wissen nur, daß er einer von uns war. Klinger meißelte ihn auf olympischem Throne. So wäre Bach, so ist er nicht. Er ist ein Kopf, durchzogen von der ganzen Wehmut des Menschengeschlechts, mit buschigen Brauen über gütigen Augen.

Wir wissen das eine: in Beethoven sprach zuerst der Mensch aus der Musik, benutte ein Mensch diese Runft, um zu uns zu reden von seinen Empfindungen und von seinen Hoffnungen. Das Wunderbare war, daß er innerhalb dieser Passion die lette Ordnung der Dinge bewahrte, und daß sein Inneres niemals die Form überströmte, die diese Glut kaum halten fonnte. Niemals ist etwas ähnliches erreicht worden. Niemals haben sich Leidenschaft und Geset so wieder zu einer ganzen Einheit zusammen gefunden. Dies ist das Größte an ihm. Seine ungeheure Phantasie ist Voraussetzung. Nur der Leiter äußerster Erfin= dungskräfte darf eine solche Mission übernehmen. Seine Zucht ist das Vorbild und die Religion. Ich wiederhole: niemals sonst in der Welt ist Seele und Gestalt so gludlich ineinander gegangen. Er war der erste, der den Auszug des Menschen aus der Musik predigte, und der lette, der ihn ganz erfüllte.

Aus einem kalten Symbol wird das Motiv unter seiner Hand ein Stück Leben. Er bearbeitet es nicht, sondern er spricht mit ihm. Jeht dehnt er es, wie zu einer eisernen Notwendigkeit auseinander. Jett wiederholt er es, wie ein ewiges Schicfal. Jest häm= mert er darauf herum, wie um seine innersten Geheim= nisse zu erforschen. Jeht führt er die Stimmen gegeneinander, nicht zum Spiel, sondern zum Kampf der Kräfte, bis zum letten Aufschrei ihrer Dissonanzen. Jest loct er die einzelnen Gruppen der Instrumente zum Wettstreit ihrer Konstitutionen, wie in einem Parlament der Welt. Hoch und nieder geht die Brust. Fortissimo und pianissimo stehen in grellem Kontrast zueinander. Aber das Geseth der Gleichheit ruht über aller Leidenschaft. Reine Malerei, die nicht Empfin= dung wäre. Reine Farbe, die sich nicht mechanisch begründete. Reine Bassion, die nicht Religion wäre. Eine unerbittliche Reinheit und Reuschheit hält dies Spstem ausammen, in dem sich zum ersten und letten Male in der Welt Form und Inhalt ganz miteinander vertrugen.

Drei große Bekenntnisbücher hat er hinterlassen: die Symphonien, die Klavierstücke und die Kammermusik. Sie haben mit anderen Zeichen denselben Inhalt.

Wißt ihr, wie er in der ersten Symphonie mit dem kühnen Septaktord seine Frage an die Welt stellte? Aus spielender Thematik wirft sie sich durch Dämmerungen in erste Zweifel. Die gewaltige Einsleitungsgebärde der Zweiten verkündet das neue Pathos. Der Inhalt weitet sich, das Scherzo rüttelt. In der Dritten ist die Blüte zu einem ungeheuren Reichtum aufgegangen. Die Musik schwingt in dem gewaltigen Kreise seines Khythmus, seiner Malerei, seiner Sprache auf einer ersten Stufe der Bollendung.

Die Vierte ist der wundervolle Spaziergang durch ben Garten unerschöpflicher Phantasie. Die Fünfte ist der innerlichste Ausdruck des Strebens durch das pochende Schicksal zur letten Befreiung. Wogegen die Sechste die äußerste Hingabe an die Natur bedeutet, die sie in tiefer, dankbarer Stimmung malt. Die Dritte war noch Malerei des Helben gewesen, die Fünfte und Sechste differenzierte sie in die Person= lichkeit des Ich und die Unpersönlichkeit der Natur. Das Ich hat gerungen und gesiegt. Es steht vor der freien Welt. In der Siebenten läßt es unter Wolken die Freude spielen, in der Achten das Spiel bis zu seinen letten Verfeinerungen sich seiner selbst erfreuen. Der Boden ist bereit für die Neunte. Durch breiteste Zonen aller Erlebnisschichten zieht die Freude auf, Menschenstimmen gegeben, denen sie zustrebte, Biel des Menschen, Ziel seiner Freiheit und Erlöstheit.

Was sagt das Bekenntnisbuch des Klaviers? In intimem Kreise setzt sich, mannigsach variiert, Tradition und Improvisation endgültig mit sich auseinander. Wie die Einheit des Stiles sich findet, wie die freien Formen sich begründen, wie die Landschaft sich einsbezieht, wie die Oper, die Natur gestreist wird, wie die große Synthese mit dem Konzert stattsindet, bis in der Appassionata das vollendete Klavierbild geschaffen ist, und der Mensch nun frei schweift, durch alle Entzückungen der Momentanität, durch den Riesendom der Fugensonate, durch spielende Ersholung, durch Inrische Ergebung, bis zu dem Drama von Opus 111, in dem er auf den Flügeln archaisies render Bariationen aus dem Schmerz in den Himmel erlöst wird!

61/3

Was sagt die Rammermusik? Aus alter Bläsersfestlichkeit sublimiert sie sich in die Seele der Streicher. Aus dem Spiel wird sie Bekenntnis zum Licht, zur inneren Besreiung. Als alles vorüber ist, wird sie das Credo letzter Geständnisse. Letzte Streichquartette über einer Welt von Chorälen, Tänzen, Ironien, schwergefaßten Entschlüssen, Teuseleien, Dankgesängen, Fugen, werden sie äußerste Abstraktionen eines Geistes, welcher der großen Mittel der Emphase und Wirkung sich begeben hat, um in stiller Einkehr seine Simmelssfreuden zu genießen.

Seht, niemals prostituiert er sich, niemals gibt er sein lettes Geheimnis preis, er bleibt keusch und rein in allem Bekenntnis. Gibt es viele Bekenner in Musik, die das von sich sagen dürfen? Er hatte Feinde bis in unsere Zeit, die ihm diese Selbsteröffnung gum Vorwurf machten, wie eine Unzucht. Aber vergleicht ihn mit den wahren Unzüchtigen. Sie schwelgen in den Sühlichkeiten ihrer Melodie, in den Rolorismen ihrer Afforde. Seine Gänge sind tiefer geschachtet. Seine Sprache ist der Laut elementarer Naturkräfte, die tief unter dieser glänzenden Oberfläche arbeiten. Er spricht in der großen Dynamik, im gewaltigen Rhnthmus, im Gewitter und in der Sonne, im Nebel und in den Sternen von zusammengeballten Tönen. Er spricht in Naturereignissen. Sein Buls pocht, seine Schläfen schlagen, seine Hand frampft sich, und sein Juk stökt die Erde. Seht ihr ihn nun spazieren= gehen?

Er ist ganz von dieser Erde. Wie ihm das Göttliche irdisch wird in seiner großen Messe, in der die bunten Lichter dieser Welt gligern, so wird ihm das Irdische göttlich, so hebt er es dem Himmel entgegen. Der Mensch steht am Ziel seiner Liebe. In der Neunten singen sie Freude und Elnsium. Hinauf geht der Weg. Bom Tragischen in das Dionnsische. Kraft begeistert ihn, die steiler führt als Moral. Aber über Kraft führt die Liebe. Er ruft in allen seinen Werken zur Freiheit und zur Brüderlichkeit. Ein einziges Mal sehte er sich auf die Bühne, im Fidelio, dem Hohen Lied der Liebe. Wir hören den Gesangenenchor unsere Leiden singen. Es ist die rührendste Stelle der gesamten Musikliteratur. Wir hören den Befreier Brüderlichkeit singen, Liebe zu den Menschen, die Demokratie des Herzens. Dies ging wie ein Strahl durch Beethovens ganzes Leben.

Er spaziert und summt und stampft. Er stampft unsere heutige Sehnsucht, unsere heutigen Leiden aus dem Boden seiner Musik. Seht ihr, wie er seine Rhythmen schlägt? Es sind unsere Rhythmen, Mit= menschen, Brüder. Schrieb er je etwas anderes, als das Evangelium dieser Befreiung? Die dritte Leonoren= ouverture blieb die flassische Form. Die Coriolan= ouverture pulst in unserem Takt. Es ist derselbe Tatt allüberall. Die Egmontouvertüre wurde das Wahrzeichen unserer Epoche. Es ist ein Stück, das so tief in unseren Abern sigt, wie keines je gefunden und erschaffen werden kann. Es ist ein machtvolleres Zeitbild, als aller pathetische Sozialismus Wagners und alles federnde Tempo Strauk'. Es weht als Kahne auf unserer Burg. Die Inschrift lautet, Beethovens Wesen, Not unserer Zeit: Freiheit in Ordnung.

Dies waren zwei Menschen. Einer im kleinen und einer im großen Kreise. Wir sind nun daran,

von den Gattungen zu sprechen, von den Ausdrucksmöglichkeiten jener absoluten Musik, die des Wortes nicht eigentlich bedarf.

Zuerst sehen wir seit Jahrhunderten eine Reihe von Künstlern an Instrumenten siken. Orgel oder Rlavier, die sehr verschiedene Mechaniken haben, aber die eine Gemeinsamkeit, daß sie mit Tasten ge= spielt werden. Merkwürdig, diese Tasten werden in immer neuen Kombinationen niedergedrückt und schaffen eine Welt von Musik, die bald seelisch, bald monumental, wie ein Tagebuch der letten Erregungen die Geschichte durchzieht. Rätselhaft bleibt es, wie auf diesem mechanischen Wege Form und Inhalt der Tastenmusik sich so verfeinern und verbreiten konnte. Denn von Rätseln spreche ich hier. An anderer Stelle wird die Entwickelung aufgerollt, insbesondere die Entwickelung der Klaviermusik, die für uns drei große Epochen noch einschlieft. Die klassische Epoche, in der die alte Form der Themenbehandlung, der Durch= arbeitung, der imitatorischen Ordnung und der Kontrastwirtung durchgeführt ist. Die romantische Epoche, die in Chopin auserlesene Erfindung und zarteste Schattierung erlebte, ein weithin sichtbarer Gipfel. Und die moderne Epoche, in der unter Debussys Kührung die impressionistische Malerei, der seelische Reflex das Material so löst, daß es heute Schönbergschen Werken wieder beginnt, die Reihe von rudwärts aus zu befruchten. Sat je eine Runft mit diesem geringen Apparat solche Früchte gezeitigt? Wenn ihr dieses Buch vergessen haben werdet, seid ihr kaum am Anfange der Erkenntnis.

Und wieder ein anderes Bild. Einige Musiker

siken traulich beisammen, Pianisten, Streicher, bis= weilen auch ein Flötenspieler oder Klarinettist und in selteneren Fällen eine Angahl von Blasern für sich, und auch diese spielen seit Jahrhunderten ihre Duos und Trios, ihre Streichguartette und Bläseroktette, und sammeln in dieser Rammermusik eine so schöne Reihe von Erlebnissen, daß man sie zu den sublimften Genüssen unserer Runft gablt. Auch hier besiken wir die Resultate dreier Zeitalter, wenn ich von den archaischen Liebhabereien heute absehe. Die aus= geglichene flassische Form, in der Mozarts Genius am lieblichsten lächelt, die Romantik, in der gerade diese Gattung von Schubert über Schumann zu Brahms die heiligsten Blüten trieb, und die Moderne, in der eine solche Emanzipation und Entfes= selung der Kräfte innerhalb dieser schönen Beschränktheit eintrat, daß wir heute, zum Beispiel bei Bartok, wie vor der Offenbarung einer neuen fammermusikalischen Sprache stehen. Es geht so viel vor in der modernen Musik, in Paris und Deutsch= land, in Italien und Rugland, so viel mehr als in der modernen Malerei und Dichtung. Man muß die Ohren freihalten für diese Alterationen, für diese Atonalitäten, die langfam das bauliche alte Snitem zerstören. Der moderne Theoretifer Hauer sagt: Man muß die Augen schließen und ganz neu anfangen, von innen zu hören. Die Rammermusik ist das Übungs= feld der modernsten Musik. Welche Fülle der Wunder und Rätsel!

Und endlich das dritte absolute Musikbild: die Symphonie. Die strenge klassische Form, der Durchsbruch zum Menschen in Beethoven, die frühen Seligs

keiten der Romantik bei Schubert, Schumanns see= lischer Kampf mit der großen Form und die lette Lösung in Brahms, der aus Beethoven und Schumann die asketische Gestalt der romantischen Symphonie findet. Bruckner aber schließt sich ihnen an als naiver Epigone, als traditionell Improvisierender, zwischen den Zeiten ein später Unbefangener, ein letter gang Absoluter. Realismus war in Berlioz aufgestanden. Programmusik macht von sich reden. Die Musik malt und abmt nach. Sie gebärdet sich literarisch. Sie wird diese Beziehungen nicht mehr los, aber ihr Wert bleibt trokdem in der Reinheit der absoluten Runft. List, neben der Faustsnmphonie, erfindet die Ein= fäker der symphonischen Dichtung, die programmatisch in turz gebundenen Formen musizieren. Der Geist siegt über das Gefühl. Der Klang über den Inhalt. Richard Strauß, in der Folge seiner Symphonien, sett diesen Weg fort. Rhythmus wird Impuls, Me-Iodie Motiv. Programmatisch umschließen sie eine Külle von Bildhaftigkeit, in der Technik meisterlich, frei im Sat, in der Erfindung unbekummert. Die Rückfehr zur Innerlichkeit ist Gustav Mahler. Aber in der Folge seiner Symphonien liegt die Zersetzung unserer Zeit eingeschlossen. Sein Konflitt ist zwischen Seele und Wirkung, zwischen Bolkston und modernem Melos, zwischen instrumentalen und vokalen Mitteln. Seit Beethovens Neunter ist die Stimme zum Orchester getreten. Mahler ringt mit der formalen Überlie= ferung, aus der blutigen Sehnsucht seines Bergens heraus, fügt Liedchen und Chöre in die Instrumental= säke, legt Programme unter und leugnet sie. Nach wundervollen Areuzwegen findet er zweimal die

Lösung des Problems: einmal im "Lied von der Erde", das die Bindung der vokalen Teile in die instrumenstalen in einheitlicher Tiefe und in seherischer Phanstasie erreicht, und das andere Mal in seiner Neunten, welche die Absolutheit instrumentalen Ausdrucks ganz ohne Rückblick, ohne Seitenblick, rein und wahr hinstellt. Sein äußerlich größtes Werk ist die Achte, sie ist die Auslösung der Gattung, sie ist ein Durchschnitt durch unsere Leiden. Ich werde von ihr jetzt aussührlicher sprechen. Neben den Rammersymphonien Schrekers und Schönbergs, in denen sich die Gattung erneuert, schreit hier ein Dämon des Betriebes gen Simmel. Ich werde es nicht analysieren, ich gebe es als Erlebnissbild, wie es war, als ich es bei der ersten Aufführung hörte.

In Gustav Mahlers achter Symphonie tritt der iragische Rif im Wesen dieses Künstlers so wunder= voll zutage, daß es sich lohnt, über diese Er= scheinung nicht bloß musikalisch zu sprechen. Meine Feder knarrte noch von ihrer blutlosen Ruhe in den Ferien, in der ihr nichts zufloß, feine Selbstbeobachtung während eines großen Brandes, keine Emp= findungen eines Spazierganges in der gewaltigen Natur, und doch eine so mannigfaltige Tragik in dem Ronflitt zwischen Gefühl und Wirkung, die nicht flüssig wurde und kaum bewußt und erst wieder anklang, als ich zum Schluß der Fahrt das Werk zum erstenmal hörte, in dem eben dieser Zwist von Gefühl und Wirfung so eklatant mich traf. Ist das Feuer Schrecken oder Genuß, und der Fels und das Eis und das Meer? Ich wußte es nicht zu unterscheiden. Ich wußte nur das eine, daß die blauseidene gefältelte Wand der fernen Berge von Feltre wie ein lieblicher Borhang vor dem italienischen Paradiese hing, bis es mich endlich aufnahm.

Dies Heitere, das Ewigweibliche schwebt uns vor, die beständigste Sehnsucht, denn sie muß unerfüllbar sein. Mahler klingt sie dauernd im Ropfe. Engels= bilder in weißen Rleidern, mit Instrumenten von Fiesole, ein kleiner Mund, eine suge Stimme, und alles Lichtvergoldete, Mandolinenklingende, unbesorgt Musizierende, wie er es in vielen Liedern und Sym= phonien gestaltet. Was ist das, ist das nicht die "Schöne Helena"? Wir nahen uns seiner Bauernvilla, da oben am Rande der grünen Wiese von Toblach, und hören aus dem einsamen weißen Sause Offenbach auf dem Rlavier, und eine dritte Sand spielte die melodiose Oberstimme mit so bestimmter Kraft und Bräzision -Mahler spielt mit seiner Frau, deren venezianische Delikatesse Balma Vecchio kaum hätte malen können. Wie er da wohnt! Welche Abende sinken da hernieder. Ich war mit einem ehrlichen Menschen stundenlang zusammen.

Weit weg davon im Walde steht noch ein einsamer Pavillon. Da arbeitet er und ringt mit seinem Gotte.

Einen Monat später sehe ich ihn wieder vor tausend Mitwirkenden, die seine "Symphonie" zu verkörpern haben, vor dreitausend Zuhörern, die sie aufzunehmen haben. Etwas Gewaltigeres an Aufführung erlebte ich nie. Ich verging in der Empfindung, daß dieser eine kleine Mensch mit so unweigerlicher Plastik diese Massen modellierte, die Ausführenden und die Aufenehmenden, auch mich. Ich dachte: welches Herrscherzgefühl! Ich dachte: wie baut sich dieses Riesenorchester,

diese Doppelchöre, Anabenchöre, Orgel, Pauken, Glocken, wie baut sich dieses Motiv, dieser Akkord auf, jetzt steigt er, jetzt rauscht er, jetzt fallen alle darüber her, jetzt reißen sie ihn in den Himmel, höher noch, höher, noch eine Stimmenschicht, noch eine, und ganz silbern hoch über allem der süße Sopran der Förstel—was dachte ich: Wirkung! Was dachte ich nicht: Vision. Ich hatte das Toblacher Häuschen vergessen, ich war im Zirkus der Münchener Musiksselsen, kachter winkten ihm alle weißen Choristinnen zu, Hunderte weißer Choristinnen— ich dachte: Choeristinnen winken wie Engel.

So verrät man sich vor sich selbst. So lockt die groke Wirkung über die Ehrlichkeit des Gefühles hin= weg. So geht es uns allen. Den Schreiber eingeschlos= sen. Ich dürfte es nicht sagen, wenn ich mich nicht einschlösse. Ich bin jeden Tag und auch in dieser Stunde in Gefahr, das Gefühl der Wirkung zu opfern, weil ich flug bin, weil ich die Mittel kenne, weil ich verflucht bin, von hinten nach vorn zu denken, damit der Leser mich verstehe, wie ich von vorn nach hinten empfinde. Ich schlage mich auf die Brust und weine, denn ich weiß, ich bin ehrlich und tief und sitze an der Quelle der Empfindung, aber wie ich selbst von diesen Leidensgenossen schrieb: sobald die Quelle flieft, spiegeln wir uns darin. Und Toblach wird Amerika. Und sicherlich tue ich mit diesen Zeilen nichts anderes, als was ich ihm vorwerfe. Wir müssen es alle tun. Die Grenze ist so schwer zu finden. Wir druden uns. Ich erzähle von Toblach und Feltre und Fiesole, weil ich feige bin, uns die Wahrheit zu sagen, weil ich wieder ein Gefühl der Wirkung - nein diesmal eine Wirkung dem Gefühl opfern will, dem bloßen Gefühl für Tragit, das niemand nügt. Also Mut!

Wie es auch sei, disponieren können wir. Das ist sicherlich das Positive, wenn man ein Regietalent positiv nennen kann. Disponieren können will ich nicht bloß Bewußtsein der Wirkung nennen, es ist jedenfalls mehr, es ist eine Gestaltungsbegabung. Eine Dirigentenbegabung. Ich schäte es nicht hoch ein, daß ich diesen Bericht mit einigen anklingenden Themen begann, um dann die Kontrabässe die Wahrheit heraus= fordern zu lassen und nunmehr in drei Abschnitten die Analnse von Mahlers Werk zu geben, aber es ist ein Einteilungsprinzip, ohne das mir mein Stoff unkunst= lerisch bliebe. Nur begann ich mit dem Scherzo, und er schließt beinahe damit; ich bin ein Beurteiler, und er ist ein Schöpfer, ich spinne ihn fort, ich spinne ihn zurück. Es geht ihm sein altes Thema im Ropfe herum, das er schon in der Zweiten anhub: die Erlösung, Auferstehung, Rettung, nicht in die Entsagung, sondern in die Freude hinein. Mit dem riesigsten Apparat will er diesmal das Problem bewältigen. Solisten, Chöre, sämtliche Instrumente ruft er heran, es gibt feine Musiken mehr, die hier nicht vorkämen, Gloden, Pauken, Mandolinen, Celesta, Orgel, Harmonium und wieder Sonderblasorchester, Requisiten aus himmel und Hölle. Es muß gelingen. Der erste Sak muß die Sehnsucht schildern. Die Hymne "Veni creatur spiritus" wird zugrunde gelegt und nicht ohne alte Sonatenform behandelt: den nötigen Kontraft bilben die Feinde unseres Heils, die wir aus ihrer Chromatik zu vertreiben haben. Auf diese alte Hymne, die viel= leicht Karl der Große dichtete, antwortet in einem

zweiten Teil der Schluß von Faust, den Goethe als moderne Antwort dichtete: der creator spiritus ist das Weibliche, das Madonna-Gretchen, die den Strebenden führt: "Wenn er dich ahnet, folgt er nach." Das ist fein empfunden: ein literarischer Kontrapunkt, bei dem der Unterschied der Sprache Absicht und Schönheit wird. Der zweite Sak der Symphonie bildet sich als Adagio aus den gestaltsuchenden Landschaften zu Beginn dieser Szene, eine himmlische Scherzostimmung tritt mit den heiteren Engelchören, dem spielenden Terzett der Büßerinnen, der erdenleichten Begrüßung Gretchens ein (diese Rlammer ist das Geniale der Disposition), und den triumphierenden Schluß stellt der Chor vom Vergänglichen, das nur ein Gleichnis ist. So streng peinlich aber ist das nicht durchgeführt. Die Erscheinung der Madonna treibt die Melodie heraus, in einem neuen Aufflang des Liedhaften. Die Melodie und das Weibliche ahnen ihre Verwandtschaft. Es kommt bei aller Themenverwandtschaft der Teile untereinander eine melo= dische Umformung in das Stück, die ihren inhaltlichen Bezug hat. Ich empfand das als eine Vereinheit= lichung gegenüber den früheren fragmentarischen Bildchen des himmlischen Paradieses aus der dritten oder vierten Symphonie, den Mahlerschen Lieblings= märchen der vergnügten Seiligen mit dem Brälaten= lächeln —

"Es sungen drei Engel einen sugen Gesang."

Ich beuge mich in höchster Ehrfurcht vor seiner wahren, echten, ehrlichen Empfindung, vor seinem idealen Ethos, und ich liebe ihn, wenn er zürnt. Aber ich sehe eine starke Inkongruenz zwischen diesem

Gefühl und der Bewußtheit der Wirkung, die in ihm liegt wie ein schauspielerischer Rigel, nein, wie ein Regulativ der Klugheit, wie das Eingeständnis der Notwendigkeit eines äußeren Ersages für die stillen Tugenden des Eremiten. Man hat gesagt: die Mittel, die er verwendet, stehen in keinem Berhältnis zu dem. was er sagen will. Ich möchte das so wenden: die Mittel sind nicht von Übel, aber das, was er sagen will, ist zu gut dazu. Es liegt etwas Ungereimtes, ja Tragisches darin, einen wirklichen Empfinder mit solchen bewußten äußeren Eindrücken arbeiten zu sehen, wie er sie liebt, mit dem Szenischen, was er nicht in sich hat, aber in seiner Feder hat, in den Liedern und Symphonien. Wassermann sprach von einem gewissen Verrat des Literaten gegen sich: so etwas ist hier im tiefsten Sinne. Berlioz und Richard Strauß schaffen aus dem Apparat das Werk, nicht so sehr von innerlichen Antreiben geheizt, als von technischen Poesien begeistert - das ist weniger, aber auch mehr. weil es in sich rund ist. Mahler beginnt innerlich, wie kein Zweiter, Beethovensch, er zurnt und schlägt und poltert, bis er zur Tochter aus Elnsium sich durch= gebissen hat, aber auf dem Wege engagiert er Komödianten und Plakatmacher, die sein Innerstes beraus= brüllen. Ich will es psychologisch nehmen: um seine Chrlichkeit zu beweisen, unterstreicht er sie, farbt und vergröbert er sie, halb in Angst um sie, halb in Angst um die Leute — es sind komplizierte Vorgänge, in denen Extreme sich anziehen. Man denke eine Sefunde an Beethoven: neulich schickte uns ein geist= reicher Autor einen Essai, in dem er ihm die fortwährende Sucht, von sich selbst zu reden, vorwarf - er

schwärmt für Bruckner. Nun müßte er Mahler hören, um Beethovens Reuschheit zu begreifen. Was in Mahler das größte Dirigententalent bildete, der Sinn für Disposition, der plastische Geist, richtet neben seiner lyrischen Empfindung die Gefahr der Gebärde, der Phrase auf. Er wird es so fühlen, daß er diese Phrase mit Empfindung füllt. Ich werde es so darstellen, daß diese Phrase seine Empfindung erdrückt. Beispiele: Meyerbeer war kongruenter, denn seine Plastik deckte sich in Form und Inhalt. Mahlers Auge und Hand sinden einander nicht.

Ich komme zur zweiten Inkongruenz. Sie betrifft das Migverhältnis der Empfindung und der Erfindung. Und dies ist schließlich das Ausschlaggebende. Es gibt in der Achten Stellen von so geistvoller und durchdachter musikalischer Arbeit, im Rolorit und im Aufbau, daß sie alles von ihm Geleistete übertreffen. Aber die ganze musikalische Anschauung, die Formung der Themen, vielfach die Harmonisierung und Rhythmisierung, im deutschen Teil mehr als im latei= nischen, hat die süße Phrase nicht überwunden, die Mahler so oft den Vorwurf der Banalität einbrachte. Er selbst staunte immer über diesen Vorwurf. 3ch verstehe das. Sein Gefühl ist so naiv und ursprünglich, daß er — genau wie in Punkto Effekt — gar nicht merkt, welcher Teufel ihn versucht. Er beläkt seine Ausdrucksformen in jener embryonalen Senti= mentalität, in der sie wohl in unser Empfindungs= leben einziehen, aber nicht durch die Runst wieder herauskommen dürfen. Selbst nicht durch die naivste Runft. Bergleichen wir. Das Motiv "Alles Bergangliche" beginnt wie Schuberts berühmtes Wanderer= motiv. Bei jenem hebt es sich in gewöhnliche, süße, schwärmerische Vorhalte und vom Gefühl abgeplattete Bhrasen, bei diesem stökt es sich sofort von unten männlich fest und, da ein süßer Duft hineinfällt, bleibt es rein und frühlingshaft (man singe es, jeder kennt es). Man führe nicht den Textunterschied an, es ist vielmehr ein Naturellunterschied. Mahlers Gestaltung ist wiederum unkeuscher. Wiederum - was zwischen Effekt und Empfindung stritt, streitet jest zwischen Empfindung und Gebilde. Mahler hört Berdengloden, Posthörner, Leichenposaunen, Bogelawitschern — alles Empfindungskomplexe, die uns mit einer faum eingestandenen Sentimentalität berühren. Sie als Rohmaterial in ein kultiviertes Runst= werk hineinzunehmen, ergibt die Trivialität. Strauß nimmt solche Dinge als Motive, Symbole, Farben, — Mahler legt sie uns mit einer Unabzüglichkeit dar, die keine Hemmung kennt. Er kennt keine Semmun= gen. Er reift nicht vor sich selbst aus, er stockt nicht in plöklichen Bisionen, er verliebt sich nicht in Nebensachen, er dekomponiert sich nicht, er streicht vielmehr in voller Bewuftheit seine naive Empfindung in eine funstvolle Arbeit hinein — und dies ist wiederum die tücische Gefahr seines zwiespältigen inneren Erbes. Ich denke eine Sekunde lang an Verdis pezzi sacri. Aber wir wollen doch die höchsten Makstäbe an uns legen, wenn wir vor den Gebildetsten der Leser sprechen oder mit tausend Instrumenten und Rehlen musi= zieren. Run, und dann? Dann erleben wir die Bersekung.

## Drittes Rapitel.

Die Mischgattungen der Musik, insbesondere das Lied, das Oratorium, die Oper und schließlich die Operette.

Ich wiederhole immer wieder: ich bin kein Lehrer der Theorie und Geschichte, sondern ich stelle das Wunder der Musik auf, am liebsten an einzelnen Beispielen, damit der Leser durch meine eigene Stellungnahme sich angeregt fühlt, selbst einmal erst zu staunen und dann zu begreifen. Das Wunder ist weit und groß, man kann es in einer Stunde nur ahnen und nicht erklären. Dann gehe jeder einzelne seinen Weg allein.

Wunder des Liedes! Die zarte Miene Schuberts, Schumanns intime Herzlichkeit, die strenge und starke Form von Brahms, Sugo Wolfs malerische Verspettiven — welcher Reichtum der Erscheinungen allein innerhalb der deutschen Grenzen. Und drüben De= busins und Moussorgitus reflexive Flächenkunft. Und alle die Versuche der Heutigen, immer wieder aus einer persönlichen Anschauung diese natürlichste Formel der seelischen Musik neu zu beleben. Mischgattung sagt man, nicht absolute Musik, Benukung des Wortes. und durch das Wort eines gegebenen Inhaltes, und durch den Inhalt eines gegebenen programmatischen Weges. Ist diese Musik, die sich der Sprache bedient, verständlicher? Vielleicht, aber zugleich ist sie kompli= zierter durch die Reibungen, die zwischen Wort und Ton entstehen, durch die Auseinandersekungen, die der Rünstler mit einem deutlich benannten und betonten Lebensinhalt durchzukämpfen hat. Menschen der absoluten Musik sind ferner, aber umrissener. Rünstler der Mischgattungen sind näher, aber verwickel= ter. Das Lied im kleinen, gleichviel ob mit Klavier. Rammermusik oder Orchester, ob Solo oder Ensemble. steht auf der einen Seite. Sein Wunder ist das rätsel= loseste. Jeder ist sein Freund. Anfang der Musik ist es für uns alle. Aber drüben steht das Oratorium oder die Kantate, oder wie sonst die Form heißen möge, gemischt aus Orchester, Chor und Soli. Und hier beginnt die Vision. Und neben der Vision steht die Frrationalität, der große Komplex aller musikalischen Rünste, immer Problem, niemals Lösung, das Rätsel aller Rätsel, die Oper. Wir steigen in diese Bezirke. Und wieder sage ich: verlangt Geschichte von mir nur so weit, als sie sich in einem Lebensbild einschließt.

Man nennt es Oratorium nach seiner alten Bestimmung als Teil des Gottesdienstes. Es ist ein höherer Gottesdienst, als Gebet und Kirche, es ist eine der wundervollsten Kunstgattungen, die es gibt. Auf einen Text wird Musik gesetzt für Orchester, Chor und Soli in beliediger Mischung. Kein Raum, keine räumlichen Bedingungen beschränken die Kunst. Das Werk ertönt ohne Kulisse, ohne Szene, ohne Regie, ohne Bewegung, ohne Kostüm, in der Unendlichkeit, in der Absolutheit. Es ertönt nur in Zeit und Ton. Es kennt nicht die Komplikationen der Oper, die alle zwischen Zeit und Raum verlausen. Das Wort steht gut zu ihm. Wir lesen das Wort während der Ausstührung, und während der Lektüre spielt unsere Phanstasie so weit und ties sie will, sie daut sich ihre eigenen

Dekorationen und Mage der Darstellung, ihre eigenen Rhythmen der Bewegung und Bilder der Leiden= schaft, ihre eigenen Wunder der Ausstattung, um so unbeschränkter, je mystischer der Abgrund zwischen der absoluten Musik und der Not der Sinnlichkeit sich dehnt. Wenn wir das Wort lesen, scheint es für uns auf dem Grunde einer sichtbaren Welt zu schwimmen, nicht allzu bestimmt, nicht allzu verpflichtend, aber doch so, daß es den Klang aus irgendeinem Zu= sammenhang mit Leben und Erfahrung festigt und motiviert. Und wenn wir gar das Wort nicht lesen, wenn wir es kennen, in Messe und Requiem, wenn lateinische Laute aus irgendeiner Urwelt der Sprache an unser Ohr schlagen, so ist das Opfer des Wortes nicht schmerzlich wie in der Oper, sondern wir geben es gern hin für das höhere Ideal dieser Musik und lassen es durch Retten von Tönen auseinandergehen, in den Hauch des Gesanges und der Instrumente zerflattern, sich hundertmal zerreißen und wiederholen es ist keine Sunde darum. Das Wort ist vergeistigt in der feinen und linden Luft der Musik.

Wir wissen kaum noch, wie es im Gottesdienst besann. Wir kennen die Steigerungen, die zu dem Gipfel Bach führten. Wir hören Stücke von Heinstich Schütz aus der Zeit des Dreißigjährigen Arieges, die zum erstenmal italienische Luft zu deutschem Gestühl führten. Gabrielis Orchester wacht auf, die Doppelchöre der Markuskirche dramatisieren sich, das Rezitativ der Monteverdischen Oper befreit die evangelische Erzählung von der Gregorianischen Starzheit zu einer modernen Epik. Mystischer Glanz umsschimmert die sacrale Enge der Harmonien. Natus

49

ralistischer Volkston leuchtet lachend aus gelehrten Sähen. Das Wunder mittelalterlicher Zwiefpaltigfeit liegt als Problem in diesen Arbeiten, deren geistige Bühne in einem Märchenland steht, noch lange vor allem Gestaltungszwang unserer Zeiten. Das Zepter ruht in der Hand Bachs. Er ist der König des großen Reiches absoluter Musik, das den Gottesdienst nur auf Moral empfindet, die Oper nur als Prostitution. H-Moll-Messe und Matthäuspassion bleiben die Monumente einer Runft, die Gott und den Menschen, der Natur und der Leidenschaft so viel geben, daß eine Republik des Herzens gegründet ist. Abgesehen von der rein musikalischen Erfindung und von der Gestaltungsfraft, die immer das lette Wort haben, auf der anderen Seite abgesehen von dem Alter, das nur we= nige Arien benagt hat, wir bewundern in diesen Wer= fen, wir alle jeden Standes und jeder Richtung, ein Naturphänomen der Runft, in sich beneidenswert, rein, geschlossen, vollendet. Wandlungen kamen, die Reinheit differenzierte sich. Sändel operte in den Oratorien, wie er in den Opern oratorisch war, Zwi= schenstufen, die immer verdammt sind, zu verschwinden. Die Gattung überwuchs die Kirche. Sie rettete sich in das Ronzert. Sie pakte sich den großen demofratischen Sälen an. Das Konzert war nur die Form dafür. Einen Mangel mußte man übernehmen. Aus der Unsichtbarkeit der Kirche wurde die Sichtbarkeit des Konzertes. Wurde Repräsentation und Gesellschaftsanzug. Man empfand es als Festlichkeit, und es hat der Gattung nicht geschadet.

Groß und rein ist die Idealität von Figur und Chor in diesen Werken. Von Menschen gesungen, in Frad und Abendtoilette, in dieser nüchternen Aufstellung einer Singakademie, in diesem abonnierten vis-à-vis von Bodium und Zuhörerschaft, fliegen die Gestalten des Oratoriums über alle irdische Wirklich= feit hinweg in einen idealen Himmel, wo sie ihrer Leiblichkeit entlastet sind und nur noch Träger ihrer Ideen, ihrer Sprache, ihrer Leiden werden. Die Rreuzigung verklärt sich in eine Ewigkeit und Unwirklichkeit, wie sie kein gemaltes Bild, kein gedichtetes Wort uns geben könnte. Wir glauben, auf einen unendlich weiten Horizont zu blicken, an dem das Leid der Menschheit sich erlöst und dennoch aus den Leiden nicht heraus= getreten ist, Leid und Erlösung so zugleich, wie es nur die absolute Musik geben kann, die das Leid im Worte durch die Erlösung des Tones umfaßt und wieder auf= hebt. Ich sage absolute Musik, obwohl man darunter gewöhnlich die wortlose versteht. Aber haben wir eine Bezeichnung für dieses volle Eingehen des Wortes in reine Musik, wie sie unsere Gattung zeigt? Wir hören Liebesszenen, zu denen die Liebenden wenige Worte stammeln, um sie unendlich zu wiederholen in einer Fülle von Musik, die sie ganz in sich verschlingt. Bon Sandlung, von Oper sind sie befreit und erhöhen sich für uns in die Idee der Liebe, die kaum noch auf ben Füßen der Worte steht. Alles Intrigantentum der großen Oratorien, die Widersacher, die Berleum= der, die Aufständischen, wird aus der Trivialität der Oper zu einer reinen, rhythmischen und musikalischen Dynamik gesteigert, die mit Naturkräften, nicht mehr mit verstellten Mienen zu arbeiten scheint. Alles Landschaftliche, nicht mehr von dummen Dekoratio= nen suggeriert, blüht in einer unendlichen Mannig=

51

faltigkeit auf, in einer spirituellen Atmosphäre. Es zeigt sich von Haydn bis in die Beethovensche Messe, die nur von einem tiesen Naturempfinden durchpulst ist. Es reizt sonderlich moderne, malende Romposnisten. Alose vertonte den Mombertschen "Sonnensgeist", ein Oratorium der Natur, das Schöpfungsatte in Instrument und Stimme offenbar werden lätzt. Es ist vielsach schulmeisterlich und bindet sich nach leitmotivischen Regeln, aber als Sehnsucht der Gattung muß man es nennen. Mit dem Stoff, mit dem Vorgang zwischen Mensch und Natur geschieht überall: die Mythologisierung. Das Oratorium hebt die Erde in den Himmel der Sage. Es führt die Wirkslichteit auf einen Urgrund zurück. Darum sei es gelobt.

Unbegrenzte musikalische Möglichkeiten. Wir hören irgendwelche Stimmen, bald erzählend, bald dramatisch, bald Inrisch, bald solistisch, bald in einem Chor, der vorwärts führt, oder der betrachtend stillsteht, wie der Chor der Griechen. Nichts bindet uns, die Folge und Abwechslung dieser musikalischen Formen nach irgendeinem Schema zu ordnen. Richt die Szene, wie in der Oper, bedingt den Fortgang und den Kon= trast, nicht aus der Ratastrophe menschlicher Erleb= nisse muß sich die Musik zwingen, ihre Ausdrucks= möglichkeiten zu entwickeln. Sie barf allein ihren eigenen Gesetzen folgen. Sie darf endlich alle ihre Rombinationen bis zum letten genießen, weil sie keine Realität zu fürchten hat und nicht durch die Logik einer Bühne widerlegt werden kann. Die Oper hat die Naivität verloren, mit der sie einst Haltung und Stillstand, Stimmengattungen und Chöre so disponierte, daß innerhalb ihres Gerüstes für jede Darstellung einer schönen Form, des Rezitativs, der Arie, des Ensembles, der gehörige Plat vorbereitet war. Sie mußte dem Zuge der Zeit folgen, der sie dazu trieb, die Wahrscheinlichkeit über die Form zu stellen, die Möglichkeit über die Schönheit, die Wahrheit des Textes über die Wahrheit der Musik. Sie mußte Illusionen nachjagen, um die Gunst der Logik buhlen, die mangelnden Reize der Bühne durch das Orchester verschminken, und sie magerte bei dieser Kur zusehends ab. Das Oratorium war vor dieser Gefahr geschütt. Es konnte oder könnte die Reinheit der Musik bewahren und ihrer sicher sein, sicher und gewiß, wenn es noch so weit auf den Ozean unbegrenzter Möglichkeiten sich hinauswagt. Ein Ensemble idealer Stimmen erhebt sich, Liebende, Streitende, Simmelstürmende, Erdgesättigte, gleichviel was sie erschüttert, es ist wundervoll, wie ich sie in Musik zusammenführen kann, ideale Ensembles menschlicher Seelen, die aus irgend= welchen Gegenden sich in diesem phantastischen Reiche finden, ihre Gefänge miteinander zu verbinden. Engels= schön sind die idealen Ensembles in Oratorien. Sie sind unter den Wundern der Runft die unersetzlichen Wunder des musikalischen Baues, wenn Reales und Ideales in der Einheit dieser Gliederung sich umarmt. Nichts fällt ab, nichts fällt auseinander. Reine Rivalität ist zwischen Orchester und Gesang, zwischen Solo und Masse in den Instrumenten und in den Stimmen. Es ist kein Übertonen der Kraft, kein Wettbewerb der Virtuosität. In Verdis Requiem liegt leicht die Oper von Aidas Gnaden auf sükem Kissen. Der Duft seiner Bühnenmelodik steigt wichtig aus dem Dunkel lateinischer Worte. Stört es? Die Virtuo=

6

sität hat sich göttlich gereinigt. Streckt die Arme aus. nach allen Winden, nehmt von der Oper, was euch im Blute liegt. Nehmt von den Fugen und allen absoluten Runstformen der Musik, was den Geist euch lett. Alles, alles strömet herbei. Alles ist lieblich und ist groß. Bor den Bachschen Oratorien habe ich das Gefühl, daß sie die wahre deutsche Dramatik sind. Nie= mals hat mich eine Oper dramatisch so erschüttert, wie die Vision dieser Musik. Ich trage eine Kostbarkeit davon, leuchtend und fest. Eine Auswendung der Innerlichkeit, klar und rein. So alt es ist, ich sehe die Zukunft darin. Ich sehe Verwandtschaft zu unseren Man nennt es Expression, Innerlichkeiten nach außen zu wenden, daß sie absolute Ideen werden, Geistigkeiten, vom Sinnlichen getragen, Symbole, von der Musik zu den Müttern zurückgedeutet. Was sind alle Figuren und Stilisierungen des modernen Dramas gegen die Urkraft dieser Musikform? Was ist die Illusionslosigkeit heutiger Bühnenversuche gegen die Idealität dieser raumlosen himmlischkeit? Nehmt diese Gattung in eure reinen Sände. Sütet ihre Kostbarkeit aus dem Willen unserer Runst.

Es handelt sich um die Mischgattungen, die scheinsbar eine Bereinigung mehrerer Künste bedeuten, in Wirklichkeit aber nur ihren Streit darstellen. Es ist klar, daß diese Gattungen beweglicher und problematisscher sind als das absolute Kunstwerk. Sie sind einem dauernden Wettkamps ihrer Elemente unterworsen, der ihr Schwergewicht stetig verändert, und sind außersdem durch die Brücke des Wortes und Körpers zur Umwelt einer ständigen Beeinflussung hingegeben, die von der Kunst und Kultur, von der Mode und dem

Stil draußen auf sie ausgeübt wird. An ihnen ist das kulturelle Leben der Musik besonders deutlich abzuslesen, und die Probleme der Zukunst treten in einer sehr lebendigen Deutlichkeit und Durchsichtigkeit vor unseren Geist.

Die Oper ist von' diesen Mischgattungen die ver= wickeltste. So wenig sie ein Gesamtkunstwerk ist, wie Wagner philosophierte und moralisierte, so sehr ist fie ein Schlachtfeld sämtlicher in ihr zusammengespannten Rünfte, Wort, Ton, Mimit, Gefang, Orchefter, Bühnenmusik, Dekoration, Architektur, Gesellschaft. Wir befinden uns seit langer Zeit in einer Tretmühle dieser Gattung. Sie gilt als etwas Selbstverständliches. Passende Texte werden gedichtet, passende Musik wird darüber gebreitet. Hunderte solcher Zwitter= geschöpfe werden durch die Jahre fabriziert, besser oder schlechter, genialer oder traditioneller, aber nie= mand steht einen Augenblick still und überlegt sich, ob der Lohn der Mühe würdig ist. Bisweilen versteht man den Inhalt überhaupt nicht, die Worte fast nie, und in der ungeheuren Anhäufung von Noten geht das wahre musikalische Interesse unter. Die Sänger unter sich und im Rampf mit dem Orchester ringen mitleidslos um den Triumph. Sie sind glücklich, wenn ein Effett sie rettet. Für den Rest bleibt eine fleine musikalische Gemeinde, die den künstlerischen Wert beurteilt. Der Erfolg beim Volk beruht schlieglich immer auf irgendeinem Migverständnis. Es soll nicht geleugnet werden, daß es eine große musikdramatische Runst gibt, ganz eigener Natur, die aus der Berbindung von Handlung, Wort und Ton ihre Wirkungen erzielt, aber von dem Werk, das der Komponist in

die Partitur geschrieben hat, gelangt nur etwa ein Behntel zum Berständnis. Sier muß irgendein Manko liegen. Sier arbeitet eine Aberlieferung, die sich nicht mehr kontrolliert. In Wahrheit: der große Reiz, der in der Unlösbarkeit des Problems liegt, verwickelt es immer mehr, und statt daß die Schwierigkeit hemmt und zur Besinnung bringt, wird sie aus Angst vor einem Mangel an Kraft und Phantasie gehäuft. Ich glaube, daß ich weniger den Komponisten von heute. als den Hörern und Beurteilern aus dem Herzen rede. Bisweilen, wenn ich in einer solchen dicken modernen Oper sige, fällt plöglich die Zunft von mir ab. und ich sehe mich vor einem Organismus, der frampf= haft um Schönheiten sich bemüht, die er selbst wieder erstiden muß. Dann schlage ich die Sände zusammen und schreie nach einer Erlösung.

Wir wollen einen Blid zurüdwerfen. Es gab Zeiten, in denen die Oper nicht so war, in denen die Paradoxie ihres Wesens durch die Varadoxie ihrer Aufmachung überwunden wurde. Rossini ist der Gott dieses Reiches. Ich spreche nicht von der Erfindung, sondern von der Gattung. Mozart trat nahe an das Problem heran. Wagner trat mitten hinein. Aber Rossini schrieb für die Freiheit des Gesanges auf der Grundlage einer leichten Sandlung. Die Serrschaft des Gesanges und die Herrschaft des Orchesters, das Bekenntnis zum Stil und das Bekenntnis zur Logik wechseln einander ab, hier wie in jeder Runft. Gang rein war der Schnitt niemals. Rossini schreibt noch ein Drama mit Musik, Wagner schreibt eine Musik mit Drama. Wagner schreibt Symphonien, an denen die Bühne beteiligt ist. Er steigert das Beethovensche

Thema zum musikoramatischen Leitmotiv. Es war die Reaktion auf Italien. Italien und Deutschland pendeln. Dort führt der Gesang, hier das Orchester. Die Folgen sind merkwürdig. Auf der einen Seite entzieht Debussy sowohl dem Gesang wie dem Orchester das Blut; oben psalmodiert er, unten illustriert er. Auf der anderen Seite beginnt Italien den Einfluß der deutschen Musik aufzunehmen, beschwert ben Gesang, ohne ihm gang die Flügel zu schneiden, und beschwert das Orchester, ohne es zur Symphonie zu machen. Es tritt ein Chaos ein. Die moderne Oper befindet sich in einem unleidlichen Zustande der Unentschiedenheit. Sie hat die Weltanschauung verloren. Die alte Buffo-Oper, die Opéra comique, die deutsche Romantik, Wagner, alle hatten einen festen Kreis von Musikkultur und Opernsnstem. Seute geht alles durcheinander und findet sich alles neben= einander. Manche streben den Gesang an, ohne es zu können. Andere wollen die Melodie pflegen, ohne dabei etwas anderes zu schaffen als Epigonentum. Pfigner folgt den Spuren der Romantik, d'Albert treibt italienisches Theater, Schreker versucht den Rlang zu materialisieren, und Strauß in der "Ariadne" sammelt eine Galerie sämtlicher bisher dagewesener Opernformen. Fragt man die Komponisten aufs Gewissen, wonach ihre Sehnsucht steht, so wird der kleinere Teil antworten: nach dem symphonischen Rlang; der größere wird antworten: nach der Erneue= rung des Gesanges. Wir befinden uns auf dem Buntte der Abkehr von der Symphonie, der Reaktion in der Rehle des Sängers, der Abkehr sowohl vom Wagner= schen Realismus, als von der Debussnschen Logit,

überhaupt von jeder Intellektualität zur Expression des Menschen in der Materie, das ist hier im reinen, unbeschwerten, selbstherrlichen Gesang.

Ich möchte einmal wagen, den Pendel gang nach einer Seite zu schieben. Nicht ein bifchen Gesang, der im Orchester untertaucht, nicht ein bischen Or= chester, das den Gesang begleitet, sondern nach der Zukunftsseite, also nach der Gesangsseite, eine völlige Befreiung. Was ich hier sage, ist noch nicht auszuführen, aber es ist gut, sich einmal ein radikales Ideal aufzustellen, nach dem man hinstrebt. Ich träume mir eine Sandlung aus Gesang. Wie weit eine wirkliche Handlung dazu nötig ist, weiß ich nicht; ich weiß auch nicht, ob man den Text dazu braucht. Ich will mich einmal bloß an den Gesang halten und ihn bis zum letten Extrem durchdenken. Jest höre ich eine männ= liche und eine weibliche Stimme ein Duett aufführen, das Liebe bedeutet. Ich höre die Liebe aus den Linien und Rhythmen der Stimmen. Sie sind nicht gebunden an Worte, sie haben sich nicht mit den Problemen der Deklamation zu befassen, sie sind vollkommen frei und können sich gesanglich ergehen, wie es die Entwickelung ihrer Leidenschaft erfordert. Ich höre ein ander= mal einen Streit dreier Stimmen oder ein gemeinsames Bersinken in ein gleiches Schicksal. Ich höre den rauschenden Triumph eines Solos, und ich höre Chöre, die zustimmend oder warnend, sich nur musi= talisch aufbauen. Ich führe mir dies absolute Gesangsbild bis in seine fühnsten Möglichkeiten durch, und wenn ich weiter gehe, verbinde ich es mit einer Instrumentalmusik, die es hebt, so wie sie von ihm ge= hoben wird. Begleitung, wo es Begleitung ist, Sym=

phonie, wo es Symphonie ist, Polyphonie mit der Stimme, wo es musikalisch sich ergibt. Das freie tonliche Bild steht über allem. Es hält die Sandlungen in sich selbst und überträgt sie auf das Auge durch eine rhnthmische Gestaltung des Kostüms, der Bewegung und des Lichtes, wie sie die modernste Technik und Phantasie ausgebildet hat. Eine gesungene Pantomime das zu nennen, wäre zu wenig. Ich nenne es Gesangsbild. Das Musikalische und besonders das Stimmliche bedingt den Charafter und die Gattung. Ich könnte mir denken, daß eine Aufführung mit diesen Mitteln einen restlosen Eindruck hinterläßt, weil hier endlich die Emanzipation des Gesanges ohne jeden Widerstand erreicht ist und weil der Gesang doch wieder nicht als losgelöste Materie in der Luft schwebt, sondern an einen sinnlichen Vorgang und an eine sichtbare Darstellung durch seine Träger gebunden ist. Wie im expressionistischen Drama die begriffliche Entfaltung einer Idee nicht mehr durch eine realistische Sandlung vermittelt wird, sondern wir sie an der Erscheinung des Körpers und dem Rhythmus der Gruppe, welche die Träger der Idee sind, ablesen, so hören wir hier Empfindung und Wandlung an einem sichtbar gewordenen Gesang ab. Könnte man je diesen Bersuch machen, und fanden wir ein Genie, das ihn erfüllt, so würde die alte Oper von uns abfallen, als hätten wir einen Schreffenstraum gehabt. In Paris wurde einmal Rimsky= Rorsakoffs "Goldener Hahn" so gegeben, daß das russische Ballett das Stud mimte, während rings= herum die sitzenden Sänger es sangen. Das war schließlich nur eine Pantomime mit Gesangsbeglei=

tung. Ich aber möchte den Sängern ihre törichten und schauspielerischen Worte aus dem Munde nehmen und sie in die Leiber der Tänzer stecken. Dann wäre es ungefähr erreicht. Es ist nicht wahr, daß ich hier statt der alten Opernkombinationen eine neue mache. zwischen Tanz und Gesang. Ich will das Wort, die Realität, die Bindung an den Text loswerden. Ich will dem Gesang alles geben. Sogar die Darstellung. Man trage dies Ideal eine Zeitlang in sich, es wird helfen und klar machen. Es wird zeigen, daß es aus dem gesamten Geist der modernen Runst gewonnen ist. Ich könnte ja sagen, sie sollen lateinisch singen; noch nie hat Musik dadurch verloren, daß deutscher Text nicht verstanden wird. Schreckt vor nichts guruck, erfindet Vokale und Konsonanten, die dem Munde etwas zu tun geben, während er singt. Eine Sprache, rein aus Laut und Klang gebildet. Und Laut und Klang fönnen gefungen die Seele vielleicht eher zum Ausdruck bringen, als unsere gedankenbeschwerten Worte. Heiahei, hojotoho — Wagner hat es geahnt. Der Tristantext ist fast auf dem Wege dazu. Unsere lette Dichtung macht es schon leichter. Es geht, es geht!

Bevor unsere Oper wurde, ehe der Realismus und der Individualismus der italienischen Renaissance sie schus (denn sie ist erst dreihundert Jahre alt), gab es andere Möglichkeiten, die unterbrochen wurden. Bor allem die Madrigaloper. Im "Amfiparnasso" des Orazio Becchi singen fünsstimmige Chöre eine Handlung mit Szenen von Liebe und Eisersucht, Szenen zwischen Herr und Diener, Herr und Kurtisane, Klagen der Liebenden, Parodien, Dialekte, Szenen von Juden, die den Sabbat seiern in sehr

merkwürdiger Sprache — was hätte daraus werden können! Übrigens wurde diese Oper damals ebenso pantomimisch (gesanglich begleitet) gegeben, wie der Coq d'or. Die Handlung ist von ihrem Realismus befreit, sie stilisiert sich in Chansons, die noch zusam= mengesett werden. Einen Schritt weiter, und man überträgt sie gang in eine absolute Gesangswelt, noch einen Schritt weiter, und man braucht kaum mehr die Worte. Moderne Musiker, denen ich das erzähle, sind einen Augenblick starr. In ihnen keimt der Ge= danke neuer Wege, die doch halb die alten sind. Und so sehr ich weiß, daß solche Plane noch nicht praktisch sind, so sehr sehe ich doch in der Geschichte Borberei= tungen zu dieser Befreiung, die wir allmählich erst wieder verstanden haben. Die Roloratur ist die Mutter meiner Wünsche. Sie wuchs aus der Bedrängnis des Realismus wie eine Blume hervor und schwelate im Sonnenschein ihrer gesanglichen Erlösung. Genau wie eine frühe Zeit sie als Feindin der Logik verachtete, bete ich sie als Retterin der Stimme an. Hört, wie sie sich vom Worte loslöst, frei in die Lüfte schwebt und nur den Gesetzen ihrer beflügelten Schön= heit folgt, die selbst in der Technik Poesie wird. Wieviel Roloratur hören wir in alten Opern, auch wo schein= bar das Wort noch herunterzieht. Denkt euch das Quartett aus dem Fidelio ohne seine kitschigen Worte. Die Stimmen folgen ihrer Form und ihrer Natur. Die Wehmut eines hängenden Schickfals senkt sich hernieder. Das ist alles, und alles ist Musik, und Musik menschlicher Lippen. Ich möchte euch Stücke aus dem Tristan vorführen ohne Worte, wie ich den Tristan spielen möchte ohne Bühne. Er wird noch reiner sein. Es genügt nicht, die Roloratur oder den Gesang an sich als Instrument oder als Stilmittel zu benuken. Rigolettos Sturmgeister oder die Sirenen Debussns benuten den Chor als Instrument. Zerbinetta benutt die Koloratur als Stilmittel, aber doch ichon mehr als Ausdruck ihrer schweifenden Persönlichkeit. Noch wenden sich moderne Roloraturfiguren konzert= mäßig an das Publikum. Sie entschuldigen ihre Extravagang mit einem Stilknicks, aber wir wollen den absoluten Gesang nicht von der Bühne ins Rongert hinüberspielen und vom Kongert auf die Bühne hinübergestatten, sondern wir wollen ihm auf der Bühne innerhalb der Bühnengeseke sein grokes Recht wiedergeben. Um ein Recht zu erreichen, muß man eine Revolution predigen. Wir wollen daran arbeiten. Sier ist eine erste Stigge.

Doch ich bitte um Berzeihung, dies ist eine Zufunftslaune. Noch stehen wir mitten in der schönen Tradition. Noch blüht die alte vielgestaltige Oper so lebendig vor uns, als hätte sie nie eine Geschichte gehabt, nie eine Entwickelung von einem vergangenen Inpus zu einem zufünftigen. Dies ist das Ge= schichtswunder der Musik, eine Folge ihrer Irratio= nalität, die, indem sie ein Broblem lösen will, nur einen neuen Inp schafft. Man denke einmal: die antife Musik war nur homophon, die mittelalterliche nur polyphon, und beide Zeitalter schufen Werke, die genau so epochal waren, wie es die unseren sind, in unserem Zeitalter, das aus Harmonie und Melodie eine dritte musikalische Welt schuf. Die beiden frühe= ren Epochen hätten die unsere nicht verstanden, wie auch unser Genuß an ihnen beschränkt bleibt. Die Oper ist nur ein Teilproblem der modernen Zeit. Innerhalb dieser Grenzen verstehen wir uns. Die Inpen der Oper sind gekommen, doch nicht gegangen. was ich vorhin phantasierte, gehört vielleicht einer Butunft an, die unsere gegenwärtige Oper nicht mehr begreifen wird. Das sind die wildesten Rätsel der Musik, die geschichtlich-ungeschichtlichen. Es sind vierte Dimensionen. Angst und Schauer überfällt uns. Bleiben wir in der Erdenluft, beruhigen wir uns in dem nahen Besitz überkommener Güter. Gluds antikische Größe, Mozarts göttliches Buffotum, die bürgerliche Liebenswürdigkeit der Opéra comique, Menerbeers historisches Pathos, Webers experimentierende Romantif, Lorkings leichte Spielfreude, Gounods süßes Sen= timent, Bizets erfindungsstrokende Vitalität, die Unverdorbenheit der Russen, Berdis dramatisches Temperament, Wagners unendliche Bühnensympho= nik, Puccinis begabte Salonkolportage, Straug' raffinierte Disposition, Debussys Illustrationskunst, Stravinstys Expression — alles das steht und besteht neben= einander, von der Geschichte hintereinander aufgerollt zu bleibenden Bildern. Welche ungeheure Runst= inhalte und Weltanschauungen plakatiere ich hier nebeneinander. Es ist das gewaltigste Reservoir an Musik, das je eine Runstgeschichte gesehen hat. Ich analysiere es nicht, ich zeige das Wunder, unter dem es besteht und arbeitet.

Es ist nötig, daß wir uns erleichtern. Es gibt auch lächelnde Rätsel in dieser Gattung. Ich mache einen Anhang über die Operette.

Trot ihrer ungemeinen Beliebtheit weiß niemand, was sie eigentlich ist. Ist sie eine Oper, die in den

Tanz steigt? Oder ein Tanz, der die Miene der Oper aufset? Ist sie Parodie oder Singspiel? Niemand weiß es. Sie behauptet, durchaus selbständig zu sein, eine Gattung ganz für sich, und sie lebt doch nur von der Nachahmung oder Umschaltung anderer Gattungen.

Zuerst befreundete sie sich mit der Opéra comique. Sie nahm ihr die kleinen Romanzen ab und setzte sie in einen bescheidenen Text. Auber hatte in seinen Opern schon die Grenze des Galopps erreicht, und auf diesem Punkte befand sie sich wohl. Es war eben eine kleine Oper, eine Operette.

Dann genoß sie die Freuden der Parodie. Unter Offenbach nährte sie sich von der geistreichen Persisslage der Großen Oper. Sie stellte die Mythologie, die Schwerterweihe, das tragische Ensemble und die Roloratur auf den Ropf. Sie amüsierte sich dabei so, daß sie laut zu lachen ansing und die Sänger mit ihr, und daß sie den hellsten Blödsinn zu den ernstesten Melodien und in den schrecklichsten Situationen singen mußten.

Endlich hielt sie es mit dem Tanz. Das war in Wien. Die Pariser Operette kam aus der Oper, die Wiener Operette aus dem Tanz. Die Fledermaus ist so angelegt, daß sie jede Szene schließlich als einen Tanz pointiert. Sämtliche Gattungen von Tänzen sind vertreten. Aber die Führerschaft hat der Walzer, der König der Wiener Tänze. Das Du=und=Du=Ensemble ist eine Parade der großen Wiener Walzermotive, ihre feierliche Sanktion, ihre Flaggengala, und seitdem sind die Flaggen in dieser Farbe Schmuck und Symbol aller ähnlichen Veranstaltungen geworden.

Ich sage Paradoxie: denn die Operette, die so überaus selbständig tut, lebte von den Verkleinerungen und Vergrößerungen und Verspottungen derjenigen Musik, die auf einem anderen Boden entstanden war.

Was wird jest kommen? Was kann ich noch sagen? Man soll über die Operette nicht zuviel sprechen, sonst zerstört man ihr luftiges Gebilde. Über die Paradoxie der Oper kann man ein ganzes Buch schrei= ben, weil aus ihr in heiligem Kampfe Wesen und Schönheit der Gattung sprießen. Die Operette fassen wir graziöser an. Denn eben daß sie paradox ist, bleibt ihr reizender Leichtsinn, ihre Unterhaltungs= fraft. Sie fängt da an, hat einmal ein großer Mann gesagt, wo der Ernst aufhört. Und das ist sehr trost= reich. Nun brauchen wir uns nicht den Ropf zu zerbrechen, ob die Leute da oben, wenn sie vor Rache schnauben, noch Zeit haben, eine Arie zu singen, oder ob eine Wahnsinnige wirklich noch die Fähigkeit besitt, in eine Roloratur auszubrechen, oder ob eine Gruppe von fünf Menschen, die ein schweres Schicksal getroffen hat, in den Regeln der Kontrapunktik noch genügend bewandert ist, sondern alle diese Unmöglichfeiten, die dort abstrafter Stil werden, bleiben hier lächelnd gewollter Unsinn, und ihr Widerspruch ist eben das Vergnügen, und ihre Unwahrheit ist eben die lette Wahrheit.

Gut gesagt, aber das alles hat die alte Opera Buffa schon gewußt und ganz vortrefflich gesöst. Das bei blieb sie selbständig. Unsere Operette ist unselbsständig; das ist ästhetisch vielleicht zu beklagen, doch biologisch bringt es eine neue schöne Paradoxie. Es ist nämlich so: jest wird die Kunst in der Kunst auch

belächelt. Parodien und Walzer guden über den Zaun hinüber. Da ist die große Welt der Attituden und des Vathos, da ist der Charme der gesellschaftlichen Korm. da ist öffentliche Feierlichkeit und private Lässigkeit man hebt die Sand zum Schwur, da zuckt der Körper, da gleiten die Füße, da wirbelt der süße Walzer, und die Leidenschaften fließen träumerisch über das Parkett, und der Rausch kommt und das Selbstvergessen und die Ekstase des Tanzes, die alles Leben zu einem rhythmischen Ornament macht. Das war die beste Stimmung der modernen Operette. Sie lebt nicht anders von den anderen, wie wir alle. Sie schwimmt auf dem undefinierbaren Strome, der durch bas Das sein geht, zwischen Gefühl und Spott, zwischen Pose und Tanz, niemals ganz eigenes Wesen, immer Reflex der bunten Welt, unauflösbar und unaufgelöst wie diese selbst. Ja, was sage ich? Ich möchte es wohl gern. Ich möchte wohl gern, daß, wie die Oper die Widersprüche im Stil bindet, die Operette sie in ihrer grotesken Weisheit spiegelt. Doch das ist ihre größte Paradoxie, daß sie es eigentlich gar nicht tut. Sie wird geschrieben aus Instinkten und für Instinkte. Es gibt fünf oder sechs Werke, die meine Phantasie erfüllen, weil sie sie nämlich erft geschaffen haben.

Halt. Neulich sah ich die Spanische Nachtigall von Fall. Sie bricht mit dem Walzer und läßt sich von den Rhythmen der modernen Tänze anregen. Ich sah Künneckes seine Operetten, die sich in dersselben Richtung bewegen, noch besser. Ich habe huns dertmal geschrieben, die Operette könnte den mosdernen Rhythmus noch viel mehr ausnuhen. Ich

habe mir das so theoretisch gedacht. Jest kommt es praktisch ganz anders. Nachdem die schläfrige Monotonie des Walzers sich ausgelebt hat und die modernen Gesellschaftstänze aus der Niggerei, aus dem Apachen= tum und überhaupt aus allen großen Emotionen unserer Zeit neue schlagkräftige, gerissene, gestoßene, stampfende, synkopische Takte gefunden haben, tritt das wunderbare Lebensgefühl, das sich in ihnen dokumentiert, an Stelle der Walzerei in die Operette ein. Also wieder aus dem Tanze. Doch als ein neuer Impuls, ein neuer Akzent, welcher der Herzschlag der Epoche ist. Seht, wie die Leidenschaften sich wandeln. Sie warten nicht mehr in träger Sehnsucht auf den Rundlauf der beiden Seelen, die ihre garten Gefühle langsam in ihm abtanzen, sondern sie werfen die Beine in revolutionären Berrenkungen in die Luft, Rechts und Links zuchen und schlürfen auseinan= der, die Rümpfe biegen sich in den kompliziertesten Lustgefühlen, und die Röpfe stehen darüber in Unschuldsmienen, als hätten sie keine Ahnung von den Feuern, die da unten lodern. Ich möchte wohl, daß es so sei. Aber es ist noch nicht so. Ich möchte die politische Operette aus diesen Abgründen aufsteigen sehen, aber ihre Paradoxie verbindet sie mit der Un= politik. Sie liegt auf dem Sofa und raucht Zigaretten.

5\*

## Viertes Rapitel.

Wie versteht man Musik und übersetzt sie in gewohnte Begriffe? Wie sinden reisere Beister ihren Standpunkt? Er wird am Beispiel einer Opernkritik erhärtet, an einem historischen Fall in seiner Entwickelung gezeigt und der Mode lächelnd überantwortet.

Wunder und Rätsel. Wunder der Musik, das auf dem Wege der Vernunft nicht zu begreifen ist - ich zeigte es an allen Enden. Rätsel der Musik — wie komme ich ihm bei? Dies ist nun die lette Frage. Wer die Musik in sich hat, trägt das Wunder in sich. Wem sie ferner steht, der muß Bruden zu ihr suchen. Musik zu erklären, ist so irrational, wie sie selbst. Wie spreche ich von ihr? Immer spreche ich ringsum die Runft. Was ich auch sagte und an menschliche Substanzen kettete, sie selbst gleitet mir immer aus. In meiner Jugend jagte ich ihr nach, indem ich Stimmen der Rünstler sammelte, Aussprüche der Musiker über sich selbst, die das Geheimnis lüften sollten. nannten es damals Afthetik von innen, die wir einer schematischen Afthetik von außen gegenüberstellten. Alle offizielle Asthetik war damals unmusikalisch. Es fehlte ihr, für unsereinen unverkennbar, nicht nur die Renntnis, sondern auch der Nerv der Musik. Und doch sollte die Musik ihr Zentrum sein. Sie, die unter

allen Künsten das größte Wunder bedeutet, darf in dem Organ der Afthetik nicht fehlen. Im Gegenteil, sie muß es bilden und erziehen. Wir dachten, daß die Musiter selbst die Ersten sein wurden, über diese ihre geheimnisvolle Funktion uns das Nähere mitzuteilen. Aber was wir fanden, war so gut wie unbrauchbar. Es ist wirklich, als ob die geheimnisvolle Musik irgend= wie in einem versteckten lebensunwichtigen Winkel des inneren fünstlerischen Betriebes arbeitet. Und dennoch: wir verlangen ihre Bewußtheit und ihre Lebensbeziehung. Dies ist wohl der Wunder größtes. Wie möchten wir wissen, was in Wagner vorging, als ihm der Tristan oder die Meistersinger dämmerten. Wie suchen wir gierig nach seinen eigenen Andeutungen. Ich durchforsche seine Memoiren, um etwas darüber zu finden. Ich stelle hier zusammen, was dabei herauskommt. Das ist ein Beispiel für viele.

Wagners Musik geht aus einem geheimen Quell hervor, den man nicht kontrollieren, kaum auffinden, niemals vollkommen erklären kann. Vergleicht man die heißen Briefe an Mathilde mit der kühlen Perspektive der Memoiren, so vergleiche man auch die "Tristan"-Musik. Wer sie schrieb, erlebte sie, aber über dies Erlebnis zu schreiben, ist ihm darum nicht gegeben. Wie kommt die Musik über ihn? Er hört die "Freischüß"-Ouvertüre und klimpert sie nach, sobald er ein bischen Klavier spielen kann. Er dichtet ein Schauerdrama und meint, erst seine Musik sönne es zur rechten Wirkung bringen. Die Musik springt nicht aus ihm wie aus Mozart, als ein junger, göttslicher Strom, der alle Ufer befruchtet und mit Blumen übersät, sie drängt schwer und trübe heraus, in großen

Serpentinen von Bellini bis zum eigenen Wagner, andersfarbig in jedem Werk, oft Jahre unterbrochen, vulkanisch gestoßen, immer mit einer unheimlichen Rraft und in einer Originalität, die man dem Autor dieser Memoiren nicht anmerken würde, wenn man nicht ihretwegen eben die Memoiren läse. Was kann er selbst darüber sagen? Der "Freischütz" und der Kidelio der Schröder=Devrient lösen es in ihm aus. Theaterphantasien auf Puppenbühnen geben die dramatische Richtung. Er schreibt ab, erst Webers "Lühows Jagd", später die Neunte. Das Quinten= stimmen des Orchesters, ihre Dämonie im Anfang der Neunten reizen seine Nerven: die Linien des "Holländers" zeigen sich. Er komponiert, Stücke, Symphonien, Opern. Die Ouverture, die er gum "Columbus" seines Freundes Apel schreibt, hat in dem Sechstrompeteneffekt schon seine Züge. In Nürnberg beobachtet er eine Prügelei um einen verhöhnten Sänger: eine berühmte Szene steigt in Um= rissen auf. Auf der romantischen Segelfahrt durch Norwegen verdichtet sich ein Schifferruf zum Matrosen= lied, ein starkes Erlebnis zur Atmosphäre des "Sol= länders": eine Idee, die er dann in Paris als Opern= stoff verkauft, um von dem Erlös die Ruhe zu finden, die Oper selbst zu schreiben. Er liest im Jahrbuch der Rönigsberger deutschen Gesellschaft über den Wartburgkrieg, der "Tannhäuser" findet seine Gestalt, in demselben Hefte steht zufällig etwas über die Lohen= grinsage. Irgendwo im Böhmischen Walde wird der "Tannhäuser" stizziert, ein Hirt pfeift auf der Wostrai eine lustige Tanzweise, er vergißt sie und schreibt die seine — so wurde die traurige Weise Tristans aus

Venezianer Gondelrufen, das Waldvöglein aus lauichigen Spaziergängen, selbst Mime aus dem häm= mern eines Blechschmiedes, der ihn dauernd im Arbeiten störte. Was ist das alles? Aus der Lektüre von Gervinus' Deutscher Literatur steigt schon in den vierziger Jahren das Drama der "Meistersinger" in ihm auf, plöglich erschaut, es droht die Romposition des "Lohengrin" zu hindern, da, ebenso plöglich, im Bade, steht der Plan des "Lohengrin" so drängend vor ihm auf, daß er nach Sause stürzt und aufschreibt: bei der Romposition, wohl zu beachten, nimmt er den dritten Akt zuerst vor. Er erzählt, es kamen ihm die Zweifel, dieselben, die wir heute haben. Er dachte daran, Elsa mit Lohengrin fortziehen zu lassen — Lisat scheint ihn im ersten Entwurf, der unter der unverständlichen Rälte dieses Gralsritters leidet, bestärkt zu haben. Auch am "Tannhäuser" fritisiert er: die Benus ist zu schwach. Er hat sie dann in der Pariser Bearbeitung, die er mit vollem Namen unterschreibt. stärker zu machen versucht: aber ist sie stärker, weil sie pariserischer ist? Während der Komposition der beiden Lohengrinakte steigt schon der Wälsung auf, der noch in Dresden die Dichtung von Siegfrieds Tod erzeugt, die — unter Zureden von Eduard Devrient — dann nach vorn zum jungen Siegfried, endlich zur Tetralogie sich auswächst. Einmal — in Spezia — träumt er, als set er in ein stark fließendes Wasser eingeschlos= sen, das wachsend und schwellend den immer gleichen Es=Dur=Afford umspielt, und er beginnt diesen Anfana von "Rheingold" zu fixieren. Er schreibt, nach geringen Bleistiftstizzen, sofort die ganze Partitur dieses Werkes nieder. Während der Komposition der "Walkure"

Iernt er Schopenhauer kennen und entwirft unter diesem ernsten Eindrucke sofort den gangen "Tristan": im dritten Aft besuchte damals noch der nach dem Gral umherirrende Parsifal den siechen Tristan. Er ward herausgehoben und sein lettes Werk: an einem Karfreitage, in einer stillen, frohen Stunde, in grüner Aue, unter Bogelgesang entworfen. Der erste Att "Tristan" wird in drei Monaten geschrieben. Was saat er von sich in dieser Zeit? "Es bildete sich bei mir eine träumerisch bange Zurückgezogenheit aus." Er stiggiert den zweiten Aft. Was sagt er? Dak der schöne neue Erardsche Flügel ihn ganz von selbst auf die "weichen Nachtklänge führte". Nur wenig erfunden, mehr ausgearbeitet wird am "Triftan" in Benedig (man stellt sich das so gern vor), in Luzern wird er 1859 vollendet — Zustand: "eine geistig behagliche Ekstase". Wir hören von den intimen Wirkungen des "Tristan". Bei einer Vorlesung freut Gottfried Reller die knappe Form (?), Semper tadelt den pathetischen Ernst (!). "Das gerade gefalle ihm so an Mozarts Don Juan', daß man die tragischen Inpen dort nur wie auf der Maskerade anträfe und dann selbst der Domino der Charaktermaske vorzuziehen sei. — Ich gab zu, daß ich es mir in vielem beguemer machen würde, wenn ich es mit dem Leben ernster, mit der Runst dagegen etwas leichter nähme, nur würde es bei mir für jest wohl bei dem umgekehrten Verhältnis bleiben. Im Grunde schüttelte wohl jeder den Ropf." Später gibt es eine intime Audition einiger Tristanstücke, bei der Biardot, die mit Waaner die Gesangspartien übernimmt, Klindworth sitt am Klavier, Berlioz ist eingeladen, Madame Ralergis die Protektorin. Madame Kalergis blieb stumm. Berlioz äußerte sich einzig anerkennend über die "Chaleur meines Vortrages, der sich allerdings von dem meiner Assistation, die alles meist nur mit halber Stimme andeutet, merklich genug unterscheiden mochte".

November 1861. "Ich beschloß die Ausführung der "Meistersinger'." Während der kombinierten Eisenbahnfahrt von Benedig nach Wien erfindet er sofort mit größter Deutlichkeit den C-Dur-Teil der Duvertüre. Im Gasthofe macht er sich die Auszüge aus der Nürnberger Chronif. Er reist, von Metternichs ge= lockt, nach Paris und "läßt sein Gedicht in massen= haften Reimen anschwellen", mit dem Blick auf den Berkehr der Rais und Brücken, im Hotel Quai Voltaire, wo sie alle gewohnt haben. In dreißig Tagen schreibt er das ganze Gedicht. Auf dem Wege zur Taverne Anglaise, in den Galerien des Palais Royal kommt ihm die Melodie "Wach' auf". Nuitter erwartet ihn, er schreibt schnell die Noten auf, und der Archivar ruft: "Mais quelle gaité d'esprit, cher maître!" Im Frühjahr 1862 ist er in Biebrich, heimatlos, aspl= froh: Bei einem schönen Sonnenuntergange tritt ihm das "Meistersinger"= Vorspiel vor die Seele, er schreibt es ohne Zögern glatt so herunter, wie es geworden ist. Er fährt fort, mit den ersten Szenen. Eines Abends, im Bett, beschleicht ihn gerade Pogners schönes Johannistagthema, als sein Dienstmädchen in der Rammer über ihm hnsterische Zustände bekommt, die vom Lachen ins fürchterlichste Weinen und Schreien übergehen. "Als sich das Übel einigermaßen beruhigte, legte ich mich wieder zu Bett, und nun erschien von neuem der Johannistag Bogners, der allmählich die vorher empfangenen gräßlichen Eindrücke verbannte."

Wenig genug ist es, was wir da hören. Verborgen vor unseren Sinnen arbeitet diese Runst, ein Rätsel in ihrem Werden, ebenso wie ein Rätsel in ihrer Wirfung. Technisch beschreiben kann man es für die Genossen von der Zunft, aber erklären kann man es nicht. In dem Augenblick, wo man es zu fassen meint, ver= flüchtigt es sich und neckt uns und verspottet uns mit allerlei Wiken und Paradoxien des äußeren Lebens und der äußeren Umstände. Denkt an das Johannis= tagmotiv. Was können wir tun? Es erhebt sich die Schwierigkeit, die jeden Musikschriftsteller betrifft, seine Runft durch Beziehungen, durch Worte der All= gemeinheit zugänglich zu machen. Es ist ein personliches Problem, das eine prinzipielle Bedeutung hat. Rann ich über die Musik nicht direkt schreiben, so muß ich es wohl indirekt tun. Tue ich es indirekt, so um= gehe ich den wesentlichen Inhalt der Musik und drücke mich von der eigentlichen Aufgabe. Es ist dasselbe Problem, das dieses ganze Buch ausmacht. Es soll zum Berständnis der Musik führen und sagt doch. daß es keinen unmittelbaren Weg dazu gibt. Bielerlei habe ich schon gesprochen, aber alles lag auf der Beripherie der Runft, womit ich glaubte, eher zum Ziele zu gelangen, als durch irgendwelche pedantischen Analysen. Alles ist hier Association. Indem man direkt über Musik spricht, totet man sie. Indem man ihre Atmosphäre schafft, regt man zu ihr an. Ich habe eine große Erfahrung in diesen Methoden. Ich bin Musikschriftsteller und habe doch fast nie über die nackte Musik geschrieben. Ich habe durch ihre Kleidung den

Rörper ahnen lassen. Ich will mein Gewissen befragen und niederschreiben, welche Möglichkeiten und Arten der Übersehung von Musik in die gewohnten Begrifse ich erprobte. Denn Übersehungen kann man das nennen. Man macht die musikalischen Dinge verständelicher, indem man sie aus ihrer eigenen Sprache in die Sprache verwandter Künste oder in die Sprache des allkäglichen Lebens überseht und dadurch die Associationen herstellt, die rückwärts gewandert, wies derum im Hörer das Geheimnis der Musik offenbarer machen und ihre Hieroglyphen dem Volke deuten. Was ich unbewußt immer tat, darüber will ich mir Rechenschaft geben.

Über Musik zu schreiben ist also eigentlich unmög= lich. Ich habe doch eine gewisse Abung darin und fann bis heute nicht sagen, wie man das am besten macht. Ja, natürlich für Musiker kann man schreiben, indem man sich sachlich ausdrückt und technische Dinge schildert. Ungefähr so, wie es in den Programmbüchern geschieht. Aber wer hat davon etwas? Der Musiker fann sich von selbst erklären, was da geschrieben steht, und für das allgemeine Publikum ist es meistens lang= weilig und unklar. Es wäre ungefähr so, wie wenn man zu einer Gemäldeausstellung ein Programm aus= gabe, in dem über die Berteilung und Mischung der Farben eine technische Erklärung gedruckt wäre. Nein, es ist nicht einmal so. Denn bei der Malerei liegt erstens eine dauernde Beziehung zur Wirklichkeit vor, und zweitens ist das Niveau der Bildung viel höher. Die Musik ist dagegen eine Runft, die nur in einem geschlossenen Kreise von wirklich musikalischen Menschen gang verstanden wird und die außerdem in einer Welt für sich lebt, die mit der Realität fast nichts gemeinsam hat. Was soll man also machen?

Über das Fachliche wird wenig zu reden sein. In den Programmbüchern ist es gänzlich an falscher Stelle. Es tut gelehrt und lenkt die Leute nur von der Musik ab. Wo es an rechter Stelle ist, wird es ganz in der Sache aufgehen und mit der Schriftstellerei als Kunst nicht wetteifern.

In dem Augenblick aber, wo der Schriftsteller auch nur die geringste Neigung verspürt, nicht bloß Mitteilungen zu machen, sondern das, was er zu sagen hat, in eine selbständige Form zu bringen, wird er sich überlegen muffen, wie er die Suggestion herstellt, die seine Aufgabe ist. Künstlerisch schreiben, wenn es kein Dichten ist, das heißt, wenn es Belehrungen oder Schilderungen enthält, wird darauf ausgehen, statt nacter Tatsachen Stimmungen, Atmosphären, Assoziationen zu geben, durch die der Gegenstand indirekt dem Leser so übermittelt wird, daß er ihn durch die Tätigkeit seiner eigenen Phantasie sich gewinnt. Das ist das Wesen des Essais. Er findet die Umwege der Mitteilung. Irgendwie durch seinen eigenen Aufbau, durch ein Mitklingen verwandter Dinge, durch eine Abersetzung der Wirklichkeit in die Persönlichkeit des Schriftstellers, wirkt er auf den Leser so, daß dieser durch das Objektiv des Schriftstellers die Tatsache in einer Einstellung sieht, die ihn reizt, sie zu seiner eige= nen umzuwandeln.

Der musikalische Essaist hat nun viel größere Umwege zu machen, als der maserische und poetische. Er spricht von Dingen, die in sich geschlossen sind, Dinge einer Zunft, die sich unter sich selbst sofort versteht; Musiker untereinander schlagen ein paar Töne auf dem Klavier an, lächeln einander zu und wissen gleich, was sie meinen. Würden sie dies aufschreiben, so brauchten sie viele Seiten zur Erklärung einer Ungelegenheit, die hier im Augenblick zwischen Berstehenden erledigt ift. Es gibt naive Schriftsteller, die wirklich solche Seiten aufschreiben, sie erreichen damit statt einer Belehrung eine solche Ermüdung, dak sie den Leser vollkommen verlieren. Es muß ein Berhältnis sein zwischen der Mitteilung selbst und dem Format, in dem sie gegeben wird. Das Format darf nicht größer sein, als die Energie der Mitteilung verträgt. Das ist das künstlerische Gefühl. Rünst= lerisch und dabei doch im höchsten Sinne praktisch. Weil durch die Umsetzung der Tatsache in die Schriftstellerei, wenn sie gelingt, der Zweck schneller und tiefer erreicht wird, als sonst. Die Umsetzung musikalischer Begriffe in assoziative ist hier die Frage.

Das Geläufigste ist eine Übersetzung vom Afusstischen ins Optische. Man sieht den Gang eines Musikstückes seine Rurve vollenden. Aus Skalen werden Linien, aus Intervallen Sprünge, aus Harmonien Bauten, aus der Polyphonie ein Gewebe, aus dem Rlang eine Farbe. Wie soll ich einen CsDursDreistlang beschreiben? Wie soll ich diese merkwürdige Wirkung schildern, die das CEG ausübt, die mir so ganz klar ist und doch so ungreisbar bleibt für eine Übermittelung? Unwillkürlich setzen wir optische Tatsachen dafür ein: wenn wir in künstlerischen Büschern über Musik sesen, sinden wir sast gar keine akustlischen Formeln, sondern alles wird, je deutlicher es

sich darstellen will, desto eifriger ins Sichtbare übertragen. Hier liegt ein natürlicher Mangel der Sprache vor. Das sind die Schwierigkeiten des Musikschriftsstellers. Nicht nur seine Kunst ist sehr zünftig, sondern auch seine Sprache leidet unter dem Mangel akustischer Wortbildungen. Um zu sprechen, muß er extensiv werden. Er muß das seine Gehör in die brutale Sichtbarkeit auslösen, um sich verständlich machen zu können. Jetzt ist er in der Verlegenheit, die Wirkungen seiner eigenen Kunst dauernd durch die einer fremden ersehen zu müssen. Er schreibt über Musik, wie über eine Art Malerei. Wer weiß, ob er nicht dadurch die Programmatiker unwillkürlich stärkt.

Oder er schreibt über die Musik wie über eine Art Dichtung. Das ist der zweite Fall. Statt musikalische Borgange zu schildern oder zu kritisieren, ersetzt er sie durch poetische Inhalte, die sie gar nicht zu haben brauchen, durch Inrische und dramatische Formen, denen er sie durchaus annähert. Er verstöft damit ebenso gegen das Wesen der Musik, wie bei der male= rischen Methode. Das ist ja eben nicht Begriffsdich= tung, nicht Gefühlsinrik, die auf ganz bestimmte Erscheinungen unserer Umwelt reagieren, sondern es ist doch Musik, die viel ursprünglicher ist, als alle die kleinen Sorgen unseres Lebens. Der Schriftsteller, wenn er fünstlerisch ist, weiß das alles und muß doch die Musik in jeder Zeile immer wieder herabziehen, um sie vor seinen Lesern glaubhaft zu machen. Er gibt ihren Säken scheinbare Überschriften, ihren Inhalten scheinbare Vorgänge, ihrer Lyrik legt er ein Gedicht unter, ihrer Onnamik ein Drama, und weiß doch, daß sie viel elementarer ist und viel undifferenzierter. Er anthropomorphisiert die Götter, um sie den Menschen verstehen zu geben.

Er leidet überhaupt, wenn er ein Rünstler ist, der Rünstlerisches nachempfindet, an dieser dauernden Methode des Substrats. Am liebsten führt er seine Runst (und das ist der dritte Fall) in jene Regionen zurud, wo sie sich nicht einmal in Musik oder Malerei oder Dichtung gespalten hat, sondern noch im Menschen selbst als moralische Regung, als Wille zur Außerung, zur Wirkung festsitt, noch ein Teil seiner reinen Lebens= energie geblieben, also biologisch zu werten ist. Die Zuruckführung musikalischer Dinge ins Biologische, ihre Deutung als Zeichen des Charafters, als Lebens= quell und Lebenswendung, als unverdorbener, un= geschliffener Ausdruck seelischer Potenzen, als moralisches Bekenntnis, als vitale Kraft ist psychologisch ebenso tief und wahr, wie sie ästhetisch einseitig und gefährlich ist. Man kann damit wichtige Streden eines Schaffens und Lebens beleuchten, man kann nicht das Werk und seine vorhandene Form und Geltung erklären. Wenn ich die Eroica als biologisches Phänomen auffasse, habe ich schlieklich auch nicht mehr gesagt, als wenn ich sie als Malerei oder Drama er= fläre. Aber es reizt, um einmal ihre Tiefe zu gewinnen, sie einmal als Produkt einer Kultur zu verstehen. Man streckt die schreibende Sand gern hinüber in diese Umtreise der Musik, wiederum um Intensität durch Extensität zu erseten. Zieht man fie gurud, ist man erft recht in der alten Berlegenheit, um die Musik herum= geredet zu haben, die den Schriftsteller anzuflehen scheint, sie selbst zu verschonen. Dann wirft er die Feder weg und spielt Rlavier.

Ich stand an einer Stelle, wo man gewohnt war, trocken über Musik zu schreiben und zu lesen. In Literatur und Malerei erzogen, übertrug ich unwillskürlich jene Bildung auf diese Kunst. Ich litt unter den Umwegen, aber ich tröstete mich damit, so wenigstens dem Ziele näher gekommen zu sein als auf direktem Wege, der versperrt ist. Ich schlug Brücken, auf denen Begierige gehen könnten. Mehr kann man nicht sagen. Nur singen und spielen.

Es gibt Stufen der musikalischen Aufnahmefähigkeit. Von den gang unmusikalischen Ohren, denen diese Runst nur Geräusch ist, spreche ich nicht. Sie tun mir in der Seele leid, der Welten Wunder geht ihnen verloren. Unter den musikalischen Sörern stehen diejenigen am tiefsten, denen die Runst nur eine Art dekorativen Genusses bedeutet. Sie hören gern, fühlen sich erhöht, aber wissen nicht warum. Die nächste Stufe sind die technisch gebildeten. Ihnen ist Musik eine natürliche und gewohnte Sprache, oft sogar natürlicher als die Sprache selbst. Aber sie sind oft facilich beschränkt, schulmeisterlich gebunden und hören über die bloke Musik nicht hinaus. Die höchste Stufe sind diejenigen, die bei allen diesen Renntnissen und Empfänglichkeiten doch in der Musik, wie in allen anderen Rünsten, einen geistigen Komplex erkennen. durch den sie ein Bestandteil der Rultur ist. An diese will ich mich jest wenden. Oder ich will sie locken, falls die Anlage in ihnen noch schlummert. Denn den Dekorativen und den Musikern habe ich nichts zu sagen, was sie nicht selbst wissen, und sie brauchen mich nicht. Aber diese höchste Rlasse der Musikbegieri= gen will ich ansprechen als Brüder von mir. Ich will sie dis an die letzte Grenze führen, die ich selbst erreichen kann. Dabei will ich nicht faseln, es wäre zu gefährlich. Ich will ein Beispiel ausstellen, und gleich das komplizierteste. Wer die Straußsche Oper "Frau ohne Schatten" nicht kennt, den bitte ich, sie vorzunehmen und zu studieren. Ich sixiere meine Stellungnahme. Laßt mich zunächst für mich allein sprechen. Und ihr werdet erkennen, warum ich gerade dies schwierigste Exempel gewählt habe. Ich bitte nur, es wirklich zu studieren, sonst geht es nicht. Es geht nicht ohne Mühe und Kamps.

Wenn ich an diese Oper zurückbenke, steht nur die schwarzhaarige, schlanke, sinnlich erregte, eng ge= wandete, den Körper wie einen Schrein ungestillter Lüste langsam und schwer schleppende Färbersfrau der Barbara Remp vor meinem Auge. Hier sprang ein Funke über. Sier war eine lebendige Kraft, die sich operndramatisch auswirkte. Sie hat viel zu schreien, und ihre Worte gehen oft in den Tönen unter, ihre Rünfte sind gesegnet mit dem Segen der Wider= ruflichkeit, daß man eine an der anderen zerschellen hört - aber es ist ein greifbarer Uberschuß da über die Partitur und die Szene und den Inhalt und das Snmbol, und es schlängelt sich aus der Hypertrophie der Kunst ein Erlebnis der Bühne heraus, das Blut und Fleisch ist. Bei der Raiserin sage ich bestenfalls, welche Leistung es sei, ätherisch und explosiv zugleich zu sein. Beim Raiser sage ich, er möge ruhig meinet= wegen versteinern, denn er geht mich gar nichts an mit seinen Mendelssohnmelodien, in denen er sich vergeblich bemüht, ein Gefühl zu suggerieren. Und der Färber, der arme Barak? Er kann sich mit der

61/6

Amme zusammentun. Denn beide leiden unter Schicksalsmächten, die sie nicht verstehen, mit dem einzigen Unterschiede, daß er wert befunden wird, sich zu retten, sie aber nicht, obwohl sie so sehr viel geredet, wie er geschwiegen hat. Wenn wir ernstlich fragen, wer diese Schicksalsmächte überwindet, so kann es sich um alle diese gar nicht handeln, ein bikchen vielleicht um die Raiserin mit ihrem Menschenmitleid, wobei sie sehr viel Symbole durchzukosten hat, aber wirklich und einzig boch nur um die Farberin, die einer Berlockung widersteht, um zu ihrem Mann zurückzukehren. Dieses ist das Menschliche an der Geschichte. Etwas sehr Einfaches trok aller Zauberei, aber sehr Wahres. Es ist die Frau mit dem Schatten. Sie widerspricht dem Titel der Oper. Sie ist nicht Oper, sondern Drama.

Um sie herum, in erstickender Sitze, ist eine Welt fonstruiert von Sichtbarkeiten und Unsichtbarkeiten, von Moral und Zauberei, von Realität und Symbol, von Naturalismus und Expressionismus, Geschehen und Wee, Mensch und Geist, von allen Stilen ber Dichtung und der Musik, exotische Alterationen, alt= romantische Melodie, Wagnersche Rosmik, Straußsche Rhythmik, Illustration und Absolutheit, Monodie und Polyphonie, herzliche Schlichtheit und geballte Dramatik, Opernensemble und Orchestersnmphonie, Buffoluft und aristokratische Distanz, Klang und Seele, dienende Musik und herrschende Musik - daß nur ein einziger Griff das alles zusammenhalten konnte, der Griff des Meisters, Technische Souveränität deckt das Gefüge. Sichere Sand meistert das Widerstrebende. Vollendetes Können entwaffnet die Widersprüche.

Bin ich fern von Strauß, habe ich meine klaren Bedenken; bin ich ihm nah, lösen sie sich in dem Reig und der Überlegenheit seiner Persönlichkeit auf. Bu Sause widersetze ich mich jenen Mendelssohns und Lorkings, die in ihm spuken. Spielt er mir die Raiser= melodie am Rlavier vor und sagt: ist sie nicht schön? beige ich mir auf die Lippen. Höre ich sie in der Oper, bezwingt mich der Klangrausch, der leichte Griff, die reife Sandschrift so sehr, daß ich sie ihm glaube, in seiner Art. In seiner Art! Darin liegt immer noch sein ganzer Sieg. Es geht ein Atem von ihm aus. Eine Art, Musik zu fassen, liegt in seiner Sand, durchgeschult, durchempfunden, wie kein anderer uns ans spricht. Nicht eigentlich Wärme, sie war es nie, nicht das große hellsichtige Auge einer tonlichen Vision, wie in Salome und Ariadne, nicht der einheitliche tünstlerische Wurf, wie in Elektra, aber irgendein persönlicher Reiz seiner musikalischen Bor- und Darstellungsart, wie er im Tonmeer badet, wie er die Fäden schlingt, und löst, wie er baut und abbaut, wie er schichtet und breitet, wie er die Kurve jeder Dynamik abläuft, wie er seinen Klang wirklich erreicht — diese seine Bewegungen rühren uns an, über alle Probleme, in jener sinnlichen Aberzeugungsfraft, wie sie nur die lebendige Musik hat, ein Triumph über alle Logik, Analyse, Wirtschaft, Sozialistik, das lette Wunder der alten Welt. Sören und gehorchen.

Während ich dies schrieb, kam eine Finsternis mitten am Tage über die Stadt. Ich zündete die Lampe an. Es war wie am Schluß des zweiten Aktes. Übermächte riefen mir zu. Ich stand in einem starken Traum. Alte Wunder schwärmten durch mein Ge-

6\* 83

hirn. Opernzauber rührte mich. Jeht ist es wieder hell geworden. Und nichts steht mehr vor mir als die schwarze, stramme Färberin, die am Ansang war.

Nun verstehen wir uns gang. Denn auch sie war in Gefahr der Oper, in Gefahr, sugen Berlodungen zu erliegen, die aus Klang, Zauber, Sinnlichkeit, aus der Augenblicklichkeit ihrer Wünsche sie bedrobten. Sie war nahe daran, ihren Schatten zu verhandeln. ihre Körperlichkeit, ihre Produktivität, ihre Menschlichkeit, um artistischer Luste willen, für einen verführerischen Geist, für eine transparente Willenlosig= feit, für eine Instrumentation tonenden Werkzeugs. Bis sie den Mann erkannte, das Irdische, die Silfe und Nachbarlichkeit. Immer wieder wurde sie verstrickt in Dinge, die sie nichts angingen. Mochte die Frau, die ihren Schatten verkaufen wollte, doch als Geist vegetieren, so lange sie fonnte. Mochte der Mann, den sie erretten wollte, doch Stein werden, meinetwegen eine ganze Architektur bei dieser ewigen Geisterei seiner Geliebten. Das waren literarische Borgange, die in ihr menschliches Herz wenig Eingang fanden. Sie sah den furchtbaren Rif, der durch unsere Rultur ging, nicht nur die Überheblichkeit des Geistes. auch den gemeinen Materialismus, mit dem ihn diese Amme lentte, sie sah die Radikalität der proletarischen Brüder ihres Mannes und sah den gemäkigten philo= sophischen Sinn dieses Mannes selbst, sah den Stil derer von oben und derer von unten, sah die Wunder einer äußeren Mystif und auch die Wunder des still seufzenden Herzens — was sollte sie? Wie sollte sie Drama werden in diesen Berstrickungen? Lösung ihres gang persönlichen brütenden Schickfals finden? Das schwerer wog, als manche Literatur. Und manche mal saß sie und weinte über die Literatur. Dann kamen die finsteren Wolken, und die Übermächte ängstigten sie. In der Angst um ihren Schatten wandte sie sich dennoch an den Dichter. Man sagt leicht, sie hätte es nicht tun sollen. Aber in diesen Nöten der Zeit, selbst sich zu helsen, war sie zu schwach.

Hofmannsthal stellt zuerst die Frage an sie: Du hast den Schatten und doch keine Kinder von Barak? Wie kann ich dich brauchen als Schattenbesitzerin und Schattenverkäuferin, wenn auch du gar nicht die sicht= baren Erfolge deiner Körperlichkeit aufweisest und von der Raiserin also dich nicht unterscheidest, der schatten= losen? Nein, ich muß gerecht sein, ich muß der Rai= serin geben, was der Raiserin gebührt, ich muß dich des Schattens erst würdig erweisen und muß der Raiserin helfen, indem ich ihr den Schatten gebe, auch ohne Verkauf, ich muß eine höhere Macht über euch beide stellen, die euch über alle solche Sandels= geschäfte hinüber schließlich aus tiefster Weisheit schenkt, was euch gedeiht. Ich brauche zwei Reiche, das irdische und das überirdische. Ich kann die höhere Macht, die ich Reikobad nennen will, und die euch durch Brüfungen auf den Heilsweg leitet, aber so, daß das Seil in euch selbst entspringt, nur zweiseitig, zweibühnig, zweiweltlich wirken lassen. Alles Reikobadische hat drei Stufen des Daseins. Gang oben, über dem Theater, auf dem Schnürboden der Weltweisheit, thront diese Gottheit, die weder singt, noch spricht, nicht einmal tanzt. Dann auf dem Podium der kaiser= lichen Terrassen, die ich vom Griechen Aravantinos in stillssertem Geschmad bauen lasse (es ist das Aida= podium, 50 cm zu hoch, aber sonst neu würde es heute 90 000 Mark kosten), vollzieht sich die Mystik. Und ganz unten, in der Färberhütte vollzieht sich die Realistik. Ich zaubere zuerst die Mystik hinunter ins Reale, dann lasse ich das Reale in den Stil steigen und verlange von euch Färbersleuten zuletzt einen vollendeten Expressionismus, in dem ihr euch mit den Raiserlichen tresset, worauf die Erlösung in den Schatten beiderseits vollzogen ist. Die Färberssrau verbeugte sich und las den Text in Garmisch zur Sommerszeit und bewunderte die großen poetischen Schönheiten, aber die Zweisel waren ihr nicht ganz genommen, und sie korrespondierte um ihr Schicksal noch lange mit dem Dichter.

Da hatte dieser eine Offenbarung. Er breitete den Teppich des Märchens aus. Er tauchte zwei Kedern, die eine in die leuchtende Klarheit von Goethes Märchen, die andere in die moralische Arabeske von Tausendundeine Nacht, und schrieb nach dem Text die Märchennovelle, nach dem Bühnenftud den Profaband, und siehe, eine köstliche Landschaft wuchs aus seinem Stoff, der so verzweigt war in Figuren, Gentenzen, Symbolen und Zaubereien, und er fand den Atem, diese Dinge in langem Zug zu sagen, und es quoll in ihm der suge Wein der Phantasie. Er brauchte nicht mehr von dem Podium herab- und wieder heraufzusteigen, er brauchte nicht in geizige Szenen ben Reichtum eines langlaufenden inneren Bildes zu zwängen. Wasser und Berg, Palast und hütte ström= ten ihre Grenzen ineinander aus, und Raum und Zeit lustwandelten um sie nach Belieben. Berfteinung des Kaisers — sie wurde ein Kapitel klingender Mystik

in dem tiefgeschauten Rhythmus der Wandlung aller Erscheinungen vom Bilde zur Statue, vom Traum zum Nichts. Der Weg der Amme und Raiserin zur Kärberhütte, er wurde eine Vision der Materie in der Luft und in der Stadt, vorbereitend die Seelenumschaltungen. Die Seele der Raiserin, feine Opern= figur, wurde wach im stummen und nahen Wirken des Mitleids unter dem Druck einer geheimnisvoll überrealen Atmosphäre bei den Färbern. Färberluft, sie strahlte Motive aus. Kärberisches, Karbenwandelndes, Farbenstimmungen der Rleider, die mit Geelenstimmungen kommen und gehen, in idealer Landschaft, Wirkliches, Unwirkliches, Vierdimensionales, Enharmonisches in der Wandlung und Beziehung alles Geistes und alles Stoffes aufeinander, ein Märchenfest der Joeen und Dinge, wie es da ganz oben, weit über der Bühne, herr Reikobad sich in sein Lebens= buch geschrieben hätte, ohne die drallen Akzente einer Bremiere, gebreitet in dem weisen und feinen Ornament, das das Leben da unten beruhigt und auf seinen gleichen Stil gebracht hat.

Die Färberin las das Märchen und bewunderte wiederum die poetischen Schönheiten, aber als sie sich nach ihrem Schatten umsah, bemerkte sie, daß er in dem Märchenspiel des Buches sich verloren hatte, weil er ein Ornament des lieblichen Teppichs geworden war, wie alles andere. Die Gerechtigkeit der poetischen Moral und der Garten des orientalischen Stils galten ihr nicht so viel, um ihr Blut zu riskieren. Sie hatte immer die Stile gefürchtet und zitterte nun darum, sich in eine Romantik zu verlieren, deren Distanzierts heit sie leicht völlig vergeistigen konnte, so daß sie sich

gleichsam verstorben und gedruckt und schön eingebunden vorkam. In ihrer Hilflosigkeit wagte sie das lette Mittel und wandte sich an den Musiker. Der Musiker versprach ihr über die Etagen des Textes, über die impressionablen und expressionablen Stilwettfämpfe, über die Risse und Abgründe der verschiedenen Parteimeinungen und Interessen mit seiner Runst einen sol= chen versöhnenden Zauber der Redaktion zu breiten, daß sie ganz entzukt sein wurde von der Einheitlich= keit der Methode, ihr den Schatten und, was sie sonst nur wünschen konnte, zu motivieren und zu erhalten. Da sie entschieden geneigt war, dem literarischen Märchen eine sinnliche und temperamentvolle Existenz im Leben der Bühne vorzuziehen, schlug sie ihm in die Sand und kaufte sich eine Karte für hundert Mark ins Parkett der Oper.

Sie war entzückt von der Macht der Töne und der großen Runft, die ihr Meister da zur Vollendung brachte, aber sie konnte ein Gefühl nicht leugnen, als ob sich ihr Wille im Kreise herumdrehte. Bald verschlang der Gesang die Schönheit des ihr bekannten Textes, bald das rauschende Orchester den Gesang. bald der märchenhafte, tiefsinnige Inhalt beides zu= sammen, und wenn schon die Stile sie bisher aufs äußerste geängstigt hatten, so sprangen sie hier in sol= cher Bielheit und Widersetzlichkeit, in solcher hüpfenden Fülle unter dem Mantel der unbefangenen Musik einher, daß sie es schwer hatte, die Qualitäten, die der Musiker von Kach mit ungetrübter Freude ein= saugt, ganz zu genießen. Ihr lag ja nicht an der Musik allein, am lieblichen Musizieren aus sich selbst und in der Wonne vielverschlungener Melismen und

Afforde, ihr lag an einer höheren Bestimmung, die sie Mühe hatte, unter dieser Überschwenglichkeit hindurch zu fühlen. Es gab Momente, wo ihr die Aufführung wie ein übergewachsener Betrieb erschien, der sich kaum noch selbst kontrolliert. Wo die Rünste, die geistigen Anspannungen, die verfügbaren Stile, die Formen der Sprache und die der Musik, die Prinzipien der Nachahmung und die der Symphonik und Kontrapunktik und Thematik, wo diese ungeheure, durch Jahrzehnte fortgeübte und fortgesteigerte Anhäufung von übereinandergetürmten Ausdrucksmitteln sie zu erstiden drohte. Sie wußte ihr Schicksal und ihren Text. Und wer ihn nicht wußte? Als sie mit Barak, in den Söhlen der geängstigten Che, ein prachtvolles Opernduett sich singen hörte, erkannte sie sich kaum Musik machen, warum nicht? Aber balddiese Musik, bald jene, bald Raisermelodie, bald Rai= serin=Exotif - wo finde ich den Menschen? Sie sagte niemand etwas über ihre Entdeckungen, sie lobte die Arbeit und regte die Sände und begrüßte den Meister und trank ihm zu und stellte ihn über die Zeit.

An demselben Abend aber, als sie mit Barak allein war und die Stile sich in die Ruhe ihres wiedergefunsenen Glückes niedersenkten, überdachte sie das Menschsliche und besprach es lange mit ihm in ihrer neuen Liebe. Als sie sich endlich Mutter fühlte, reckte sie sich hoch und schön auf und erkannte im Geiste ihr Kind, einsach, stark, groß und jung.

Was ich hier erzählt habe, soll keine Borwegnahme eines Urteils bedeuten, sondern vielmehr eine Führung, wie man sich einem geistigen Komplex, einer künstlerischen Tat von dem Gewicht dieser Oper zu nähern hat. Ich könnte eine Ausstellung der Motive übergeben, welche die wichtigsten Figuren und Situationen zeichnen, könnte eine Stilanalnse bringen von den Ausdrucksformen, in denen Strauß die verschiedenen Szenen musiziert hat, könnte das Stimmengewebe des Orchesters beschreiben und das Berhältnis, in dem der Gesang dazu steht — aber das wäre höchstens das Ende, nicht der Ansang, nicht die Hauptsache. Hauptsache ist mir, zu zeigen, wie ein geistig anspruchsvoller Hörer dem Gebilde, das sich aus Wort und Ton, Idee und Aussührung verwickelt, sich am produktivssten gegenüberstellt. Ich denke es mir so und will meine eigene Kritik interpretieren: ich will den Wegzeigen, den ich selbst gegangen bin.

Ich beginne mit dem Sinnfälligsten. Das ist die Erscheinung der Barbara Remp als Färberin, die mich menschlich am meisten berührt und das Stud für mich menschlich am hellsten erleuchtet. Ich schließe die anderen Figuren an, in der Skala abnehmender Mensch= lichkeit. Ich bleibe zunächst bei dem allgemeinen konfreten Eindruck. Ich bewundere die meisterliche Fassung der Musik, die so verschiedenartige Elemente zusammenschmiedet, und spreche von der Bersönlichfeit von Strauß, die ja doch unser wesentlichstes Interesse hierbei ist. Die sinnlichen Eindrücke des Werkes fliegen auf mich über. Ich ahme bisweilen den Stil von Tausendundeine Nacht nach oder den Stil der Hofmannsthalschen Diktion, um im Ion zu bleiben. Das ist: ich stimme mich selbst musikalisch. Ich lege Wert darauf, nicht als Schulmeister vor der Oper zu sigen, sondern sie als Erlebnis zu nehmen. Während des Schreibens kommt ein Wetter über die

Stadt. Ich verjetze mich in die Stimmung des zweiten Attschlusses, wo derselbe Beleuchtungswandel vor sich geht. So gerate ich vollkommen in die Luft und das Wetter der Oper selbst. Ich halte die Opern= stimmung fest. Immer wieder steht die Färberin als menschliche Kreatur mit mir vor den Problemen. Immer wieder beziehe ich alles auf sie. Ich sehe, wie sie hilflos wird vor dieser ganzen Zeit, wie ich selbst. Um ein Drama zu werden, lasse ich sie sich an den Dichter wenden. Ich erkenne, wie der Dichter, um die Widersprüche zu lösen, eine Aberwelt schaffen muß über den zwei Reichen der Raiserlichen und der Färbersleute. Ich verliere dabei die Gegebenheit der Bühne nie aus den Augen. Ich spreche von den Dekorationen. Aber ich spreche auch von Garmisch, dem Wohnort von Strauß, wo ich die Färberin den Text lesen lasse. Sie ist mit der literarischen Lösung noch nicht zufrieden. Der Dichter behandelt denselben Stoff daraufhin in einem Prosamärchen, deffen Borzüge ich hervorhebe und auf das ich eindringlich hin= weise. Aber niemals verfalle ich in einen philologi= schen Stil, sondern bleibe im Ion des Dramas über das Drama. Ich lasse die Färberin sich vor der Literatur fürchten und sich endgültig an die Musik wenden, womit ich im Zentrum der Oper bin. Nachdem sie auch hier alle Berschiedenartigkeit der Stile erfahren, mit denen man ihr zu Leibe rückt, und sich reichlich ergött und ausmusiziert, aber in diesem Trubel doch wohl eine menschliche Befriedigung nicht gefunden hat, lasse ich sie als reinen Menschen zurück, und sie gebiert ihrem wiedergefundenen Färber ein gesundes Rind. Worin das lette Urteil beschlossen ist.

Schon löse ich Festes auf. Schon schreite ich über die Oper in das Leben hinein. Standpunkt? Ich wandle mich. Ich wandle mich vor jedem Werke. Ich reslektiere und bin immer wieder ein anderer. Es gibt keine Zensuren, es gibt nur Epochen des Geschmackes und des Urteils. Es braucht euch nicht zu schwindeln auf dieser allerhöchsten Stufe, ich halte euch sest an der Hand. Ich will euch erzählen, wie es mir mit einem maßstäblichen Werk durch das Leben erging.

Gestern saß ich wieder einmal im Tristan. Als junger Mensch zählte ich noch die Vorstellungen, die ich besuchte. Jest kann ich sie nicht mehr gählen, sie gehen in dem unendlichen Strome des Lebens unter. Aber es gibt immerhin einige Werke, die nicht zu dem gewöhnlichen Repertoire gehören und immer, wenn man sie wieder hört, eine innere Etappe bedeuten. Tristan und Isolde ist von dieser Art. Es knüpfen sich große Erinnerungen daran, und viele innere Rämpfe haben auf diesem Schlachtfeld stattgefunden. Das Werk hat uns durch das ganze Leben begleitet, es geht niemals gleichgültig in der Unterhaltung auf. sondern fordert immer eine Auseinandersetzung ber= aus, die von unserer augenblicklichen Stimmung gefärbt ist. Denke ich zuruck, so sind die Tristanabende Marksteine auf dem eigenen Wege, und der Weg war groß und schön, voller Sindernisse und voller Aussichten, und ich weiß heute noch nicht, ob ich ihn zu Ende gegangen bin.

Unterscheide ich, so sind es nicht bloß Epochen des Lebens, die sich zusammenkrampfen, so oft ich vor dieses Werk gestellt werde, sondern es sind vielleicht noch viel mehr einzelne Stimmungen, die sich als Antwort auf diese Kunst jedesmal auslösen. Ich din ein Kind der Zeit, und ich din ein Kind des Tages. Die Zeit steht diesem Ansturm freundlich gegenüber oder seindslich. Die Stimmung fängt das Werk oder läßt sich von ihm fangen. Sie siegt oder wird erobert. Die ganze Reihe der Aufführungen streicht an mir vorüber. Wie verwickelt ist der innere Apparat, mit dem ich sie verwickelt ist der innere Apparat, mit dem ich sie aufnahm oder aufnehme. Hier gibt es nicht ja, ja oder nein, nein, hier gibt es ein Wechselspiel von du und ich, und das Wörtchen "und", wie im Tristan selbst, schließt Welten in sich ein.

Ich war blutjunger Student in Leipzig und kannte den Tristan auswendig, ohne ihn gehört zu haben. Damals gab es für mich nichts als Wagner. Der erste Lohengrin hatte mich geweckt, und ich warf mich dem Genius mit blinder Inbrunst hin. Ich saß tagelang am Klavier und spielte Tristan. Wenn ich ein Stück daraus im Konzert hörte, war es für mich eine Offensbarung aus einer fernen Welt. Ein Freund von mir, der indessen ein berühmter Arzt geworden ist, schenkte mir den Bülowschen Klavierauszug. Er kostete damals nur acht Mark. Aber es waren Weihestunden ohnes gleichen. Damals hatte Tristan noch Widersacher. Ich begriff es nicht. Diese Musik war mir so selbste verständlich wie der Himmel und die Erde.

Später in Berlin hörte ich endlich das Werk. Albert Niemann sang den Tristan, und noch heute fühle ich die Erregung, die von ihm, besonders im dritten Akte, ausging. Ich hörte es zweimal in einer Woche. Ich saß auf der Galerie und war glücklicher und einheitlicher in mir, als jemals später im Parkett. Ich weiß nicht, wie lange ich noch in diesem Glücke schwamm. Ich sehe mich oft am Harmonium sizen und das Borspiel, die Nacht der Liebe, die Bission Tristans auf dieses Instrument übertragen, dessen zauberhaft weiche Klänge mich einlusten. Die romantische Stimmung schlug über mir zusammen. Widerstände gab es nicht. Jede Aufführung war ein Fest. Die Isolde der Sucher erfüllte meine Phantasie.

Es kam die Reaktion. Und was ich hier von mir fage, sage ich, glaube ich, von einer ganzen Zeit. Mozart und Berdi stiegen in mir auf. Das Pathos entfernte sich. Ich begann eine gewisse Angst vor diesem Werk zu empfinden. Mit ausgestreckten Armen und hocherhobener Stimme, mit ekstatischer Leidenschaft und eingekapselter Philosophie, oft über die Magen lang und vielfach redselig, trat es auf mich zu und drängte sich wie eine Drohung aus der Jugend in die Gegenden voll heiterer Form und edler Grazie, die ich betreten hatte. Ich fürchtete mich. Es bedeutete einen Entschluß, hinzugehen und zuzuhören. Ge= spenster stiegen auf und wollten mich mahnen und fassen. Mottl stand am Pult. Es war unbeschreiblich schön, aber ich flüchtete. Ich saß den ganzen "Don Juan" lang, aber ich fämpfte mit mir, dem Tristan wieder zu begegnen. Ich schämte mich. Jest kam die Stelle, wo Jolde über den sterbenden Tristan gebeugt liegt. Früher hatte ich da immer weinen mussen. Blok so aus Schönheit der Musik. Nun wußte ich nichts. Nichts? Es war ein dunkler Rampf von Mächten, Gefühl von Ungerechtigkeit, Zugeständnis der Größe und doch ein Widerstreben gegen eine Efstase, die sich so blokstellt.

Ich wurde Kritiker. Es war mein Beruf, den Tristan anzuhören. Aber nur von Beruf Kritiker konnte ich doch niemals sein. Gerade an diesen Abenden beobachtete ich so viel Subjektivität in mir, daß ich offengestanden nie genau wußte, wie es war. Nur aus langer Erfahrung konnte ich mir ausrechnen, welchen Makstab ich an die Leistungen zu legen habe, und schrieb das dann nieder. In Wirklichkeit beobachtete ich mich, revidierte das Werk, revidierte mich selbst und geriet allmählich auf eine gewisse objektive Linie, welche die Frucht einer guten Selbsterziehung war. Die inneren Beziehungen waren ausgeschaltet. Aber das Meisterwerk stieg um so deutlicher heraus. Mehr und mehr erkannte ich das Wunder der Runst, das da geschaffen war, unabhängig von Schwärmerei und Antipathien. Ich stand mitten in der Produktion der Gegenwart. Sier ragte ein Turm herüber. Wir bliden zu ihm auf und begreifen kaum noch, wie das möglich war. Eine Welt war geschaffen und bis ins lette durchgeführt. Dramatische Schwierigkeiten, wie die Moroldgeschichte, waren von der ungeheuren Phantasie genial überwunden. Bei aller Dehnung schlug ein beneidenswerter dramatischer Puls. Ich begann wieder von vorn nachzudenken und verglich. Es schien mir unvergleichlich. Ich dachte: Wagner wollte damals eine halb italienische Oper schreiben, prattisch zum Aufführen, und er schrieb ahnungslos diese Partitur. Heute höre ich nur eine einzige große Melodie, die aus diesem Bekenntnis heraufklingt. Ich fuhr einmal mit Siegfried Wagner über den großen Ranal in Benedig. Am Palazzo Giustiniani sagte er: Sier hat mein Bater den Tristan geschrieben.

Das Wort klang unheimlich. In seinen Briefen lesen wir ja kaum etwas von dem, was uns heute der Nerv des Werkes ist. Es waren Jahre der Gnade. Jeht interessiert mich dieses Mysterium der Schöpfung mehr als alles Gesinge, über das ich zu schreiben habe. Ein dicker Tristan, eine Riesenisolde. Was soll mir das? Ich sehe kaum noch auf die Bühne.

Damals war ich reif zu Experimenten. Ich hörte mir einige Szenen allein an. Das Duo der beiden Frauen oder die motivische Verwendung des Engslisch-Hornmotivs in der Tristanszene des letzten Aftes. Es war mir, als ob ich es das erstemal hörte. Ich sah auf keinen Grund mehr hinab. Oder ich hatte die ketzerische Idee, einmal alle drei Afte nur im Konzert-hören zu wollen. Bloß als Musik. Ohne die Jufälligkeiten der Aufführung. Es würde wundersvolle Verspektiven eröffnen.

Und wieder sitze ich im "Tristan" und denke an alle Wandlungen zurück. Ich muß mich irgendwie zwingen. Mein Kopf ist von anderen Dingen voll. Es ist mir, als ob die Kohlen zwischen Jsolde und Branzgäne sich grinsend einschieden, oder ob ein Mietzvertrag zwischen die beiden Frauen vor der Fackel niederfällt. Oder als ob die Steuer von Kurwenal aufgerechnet würde. Oder meine Büchertantiemen auf einem schwarzen Segelboot über das Meer dahinzglitten. Wohin sind wir gekommen? Die Gedanken sließen weg. Was ich da höre, hörte ich hundertmal. Ich erkenne schon nicht mehr, was es ist. Aber ich warte. Ich weiß schon, es wird kommen. Es dauerte sehr lange. Im dritten Akt kam es. Angeklungen hatte es schon in dem ersten Akt, immer wenn Tristan und

Isolde ihren schönen Stolz behaupteten. Im Zwiesgespräch des zweiten Attes war es ganz versunken. Woher tönte diese Weise? Beim Schmerzensausbruch Tristans war es da. Er sang etwas, was unser ist. Wie aus Märchenzeiten schlug ein Feuer in unsere Herzen hinüber. Und auf einmal sielen die Schleier, und das Werk stand vor mir in seiner Größe, die man mir hatte töten wollen. Ich halte krampshaft daran sest. Wan soll es mir nicht nehmen. Ich schreie. Ich brauche es. Geht es mir allein so? Enthülle ich mich oder euch alle? Ich ging hin, meine Kritik zu schreiben, aber trug dieses im Herzen.

Ich wandle mich. Wandle mich weiter und weiter. Ich werde euch ein Rätsel, wie die Musik. Gang Musik bin ich, unfaßbar, unkontrollierbar. Ich fliege euch davon, wenn ihr nach mir hascht. Ich tanze in die Sphäre. Rätsel überall, durch die Zeiten, durch die Moden. Tanzmusik werde ich, durch die Sprünge der Galliarde, durch die Romplimente des Menuetts, durch die kreisrunde Romantik des Walzers — Tanzmusik, die ihr doch alle so gut versteht, und die ich euch nur zuzulächeln brauche. Ahnthmus bindet uns. Rhythmus wird Lebenselement, nachdem Harmonie und Melodie sich ausgedreht haben. Standpunkt? Wer ist der Mode nicht unterworfen? Ich fühle den Rhythmus der modernen Tänze. Ich wandle mich mit den Zeitaltern. Frei und leicht will ich euch Lebewohl sagen, aus einer tollen Laune, aus einer letten Phantasie. Ich habe sie alle erlebt, die Opern und Symphonien, und habe sie hingebreitet als Teppich, als orientalisches Märchen, voller Wunder und Rätsel, auf dem ich mich jest losgelöst und unverantwortlich,

61/7

ohne Standpunkt, ohne Problem im Jazz dieser Nächte schwinge. So vermusiziert sich mein Rätsel. So grüße ich die edle Tonkunst. Erlaubt mir diese Bignette.

Ich werfe alle überflüssigen Artikel von mir, alle zierlichen Schmuckworte, alle liebenswürdigen Bersbindungsworte, schwupps, da liegen sie. Stelle mich auf den Jazzstandpunkt. Schlage Begriffe als Plakate in die Luft. Nagle sie mit starken Rhythmen fest. Gelenke werden locker. Glieder zappeln. Expressionismus triumphiert.

Alles ist eins. Decke, Musik, Tanz und meine geistige Verfassung. Bin in der Stala. Fenster spriken ihre Rhythmen aus, Eden strömen ins Flache hinein, Plafond schweift sich mit Rippen, die aufspringen, loslaufen, tot sind. In der Mitte spikes Gewürfel, fristallinisch geschmiegt, sich auseinander= zackend, tektonische Wițe plarrend, in den Raum stokend, als ob Schall, der von unten aufsteigt, kubi= stisches Echo zurückgibt. Bufett, Balton, Estrade, alles gebärdet sich kubistisch, neue Form, exzentrischer Versuch von Gestaltung schlummernder Begriffe, ohne Harmonielehre, ohne Tonalität, geboren aus neuer Zuversicht, auf Materie allein, auf Stoff, auf Gestalt, auf Rlang, auf Rhythmus, wie Schönberg. Erster Versuch ist es in der Baugeschichte. Lösung des Details, Lockerung der Gelenke, ein Jazz des Baus, der unveränderlich — ach, wie lange — über dem bewegten Jazz da unten hängenbleibt.

Original-amerikanische Kapelle. Einer spielt Klavier, einer spielt Gitarre, einer Geige, und manchmal bläft er auf einem hnen, geformt wie Tabakspfeife, Tone von einer schrecklichen überstandenen Sentimentalität. Er schluchzt zum herzerweichen. Er tutet: laft alle Gefühle beiseite, sie sind widerwärtig, störend, unpraktisch. Wenn die drei für sich sind, spielen sie das Sentimentalste, was sie kennen, einen langsamen Boston, Karikatur des Walzers. Wenn der Bierte aber dabei ist, geht es in neue himmelschreiende Regionen. Der Vierte ist der Rhythmifer. Sat einen Romplex von Apparaten um sich, aus großer und fleiner Trommel, Ruhglode, Holzplatte, hellen Glöd= chen, Beden und was weiß ich sonst. Schlägt abwechselnd darauf herum, mit genauer Einteilung und höchst fünstlerischer dynamischer Steigerung. Bisweilen hat er einen Inlinder auf oder einen Damenhut. Bisweisen springt er auch von seinem Instrument, tänzelt im wippenden Schritt herunter, rings um den Tisch herum, jongliert mit den Trommelichlägeln, singt irgendeinen englischen, vollkommen unverständlichen Gassenhauer. Wenn er sich seinem himmlischen Instrument wieder nähert, bringt er sich durch einen Bauken= oder Bedenschlag wieder in Laune und sett seine Exerzitien auf der Trommel mit unermüdlicher Geduld fort. Gott, wie der Rerl trommelt. Die Musik, die sie da spielen, ist gar nicht so übel. Niggersongs in Rultur gesett, mit exotischen Melodienwendungen, frech unbefümmerten Sarmonien und blutig revolutionären Rhythmen. Aber die Musik höre nur ich heraus. Was so im allgemeinen au hören ist, ist Takt und Rhythmus in tausend Kacetten. Der Trommler ist König des Rhythmus. Er entkleidet seine Musik auf ihre Anochen. Auf den reinen Bau, auf das Gerüft, auf das Urelementare, das am Anfang war, bei den Wilden, und nun bei uns am Ende ist. Er trommelt mir das Gewissen des Apachenstums in das Hirn. Loslassen die Gefühle, die Rücksichten, die Moralitäten, die Kausalitäten, alles Bersbindende und Zierliche, alle Artikel und Beiworte: noch immer zuviel Artikel, lieber Prosessor, trommelt er, noch zuviel Mörtel, zuviel Nieten. Blöcke aufseinanderstellen, Elemente türmen, hart werden, Knoschen, Knochen!

Unten tanzen sie Schimmy. Wackeln, schieben, ausrutschen, drücken, aber sie können es nicht. Ich kann es im Geiste leichter als sie mit dem Körper. Liegt in der Luft. Khythmus als Ausdruck des Willens. Keine Romantik mehr im Dreivierteltakt. Sich gehen lassen, Gelenke lösen, Beine stoßen. Plözlich rauscht ein Paar hinein, dekolletierte und dejambierte Dame, Herr full dress. Tanzen mit ungeheurer Leidenschaft bacchantischen Bühnentanz. Beisall. Noch einen zweiten. Stürzen hinaus. Was war das? Der Trommler trommelte über alle Maßen. Es war bezahlt. Bezahlt ist alles. Die Jazzband, der Sekt, die Ornamente und meine Geistigkeit.

Trommler, trommle lustig weiter. Stumpf sizen wir an unseren Tischen. Genießen Bezahltes. Trommsler, trommle die Freiheit in unsere Ohren, neuen Rhythmus, neue Weltbilder, neue Zeiten. Stumpfsizen wir an den Tischen. Apachen und Nigger ziehen die Ronde um uns, stampfen und brüllen: Knochen. Der Knochenmann wird kommen.



# der Dielbeschäftigten.

Wenn Sie mude, verärgert oder überarbettet sind, dann greisen Sie zu Zellenbüchern. Sie werden in kurzer Zeit erfrischt, frohgestimmt und angeregt sein. Denn gerade darin liegt ihr Beheimnis und Wert, daß sie jedermann ohne Fachkenntnis und Fachbildung das Verständnis sur die schwierigsten Fragen aller Wissensgebiete ermöglicht sowie Interesse zu weiterer Vertiefung in den Stoff schafft.

Die Zellenbücherei gliedert sich in folgende Reihen:

Schöngeistige Reihe Wissenschaft und Kultur Naturwissenschaften Volkswirtschaft und Politik Auslandsreihe Rechtsleben



Die einzelnen Reihen können in geschmadvollen Kassetten vereint bezogen werden. Einheitspreis pro Band M. 12.—
(unverbindlich),

Preis der Kaffetten zu 6 Bänden M. 20. -, zu 10 Bänden M. 26. -

VERLAG DÜRR @ WEBER m. b. H., LEIPZIG



Jellenbucherei, die nicht nur für den Kenner, fondern auch für den Laien Benuß sind, reiche Anregung geben und die Urteilsfähigkeit stärken:

### KLABUND

Deutsche Literaturgeschichte in einer Stunde

## KLABUND

Geschichte der Weltliteratur in einer Stunde

#### KARL STRECKER

Eine humoristische Tafelstunde Streifzüge durch die lustige Weltdichtung

## GUSTAV HERRMANN

Maulwürfe

Der Spottdichter als Bionier des Rortichritts

#### FRITZ MAUTHNER

Muttersprache und Vaterland

Eine Sprachkritik voll Geist und Scharffinn und einer vollendeten Eleganz des Stiles

## DR. WILH. SPICKERNAGEL

Hermann Lons und unfere Zeit

Die letten Tagebuchblätter des im Rriege gefallenen Deidefangers und eine fritische Würdigung seines Schaffens

Breis eines Bandes M. 12 .-

VERLAG DÜRR ® WEBER m. b. H., LEIPZIG



übermittelt wichtige Kenntnisse über fremde Böller und Staaten. Außerordentliche Sachkenntnis vereint sich hier mit Frische und Lebendigkeit der Darstellung, die den Bolkscharakter und die gesellschaftlichen Zusstände der betreffenden Länder ins hellste Licht

rückt.

| Ernst Zahn, Schweizer                            |
|--------------------------------------------------|
| Ernst v. Wolzogen, Englander Bd. 7               |
| Karl Lahm, Franzosen 3d. 26                      |
| Liesbet Dill, Das verlorene Land Bd. 10          |
| Ein Buch über Lothringen und Lothringer          |
| Karl Hans Strobl, Tschechen Bd. 32               |
| Hans Ludwig Rosegger, O du mein                  |
| Dsterreich 28d. 47                               |
| Erwin Rosen, Amerikaner 3d. 8                    |
| Victor Ottmann, Mexikaner Bd. 9                  |
| Eduard Erkes, Chinesen 3d. 30                    |
| Heinz Udo Brachvogel, Die Gilber=                |
| republik. Ein Buch über Argentinien Bd. 27       |
| Breis eines Bandes M. 12 (unverbindlich).        |
| Dazu geschmadvolle Geschenktaffette (ohne Bande) |
| M. 26                                            |

VERLAG DÜRR @ WEBER m. b. H., LEIPZIG

# Jur Vertiefung in das Wefen der bildenden Runfte

empfehlen wir folgende Zellenbücher:

PROFESSOR Dr. JULIUS ZEITLER

# Stilarten der Kunst

Band 55 der Zellenbücherei

Geräde unserer Zeit, die am Wendepunkte des Stilwerdens angelangt ist und mit heißem Bemühen um die Gestaltung eines neuen ringt, tut dieses Büchlein not, das eine Aufklärung über die wesentlichen Jüge der kunstgeschichtlichen Spochen und beren organische Verdindungen gibt.

PROFESSOR Dr. HANS W. SINGER

# Kunstgeschichte in einer Stunde

Band 60 der Zellenbücherei

Das fühne Experiment, in einer Stunde das weite Gebiet der Kunft zu durcheilen, mit virtuoser Seichiellichkeit gelöft: Un Ewigkeitswerten wird der unvorbereitete Laie in die Kunst eingeführt, höchster Maßstab für die Beurteilung angelegt und Veredlung des Geschmackes erftredt.

MAX GLASS

# Du und das Bild

Band 35 der Zellenbücherei

Mit großer Unschaulichkeit und wunderschöner dichterischer Sprache analysiert Glass dem ungeschulten Huge Farbe, Licht, Schatten, Raum, Form, Komposition und Idee und lehrt jeden mit empfänglichem Sinn ein Kunstwerk erfassen.

PREIS MARK 12. -

VERLAG DÜRR @ WEBER m. b. H., LEIPZIG





ML 60 B53 Bie, Oskar Das rätsel der musik

| si              |                                    | 896812 | (14,175) |
|-----------------|------------------------------------|--------|----------|
| ML<br>60<br>B53 | Bie, Oskar<br>Das rätsel der musik |        |          |
|                 |                                    |        | T        |
|                 |                                    |        |          |
|                 |                                    |        |          |
|                 |                                    |        |          |

